
MALAZGİRT 
TARİH  ARAŞTIRMALARI   DERGİSİ

MALAZGİRT 
TARİH  ARAŞTIRMALARI   DERGİSİ

2025

Sayı/Number: 1-Yıl/Year: 2025

Editör: Hidayet Kara

ISSN: 3062-4363

https://matad.org/


                                                              
 

Malazgirt Tarih Araştırmaları Dergisi | Malazgirt Journal of Historical Research 
Sayı-Number: 1 | Yıl-Year Kasım 2025  

 
Dergi Hakkında 
 
Dergi Adı Malazgirt Tarih Araştırmaları Dergisi 

Diğer Adı (Çevirisi) Malazgirt Journal of Historical Research 

e-ISSN 3062-4363 

Yayın Aralığı  Yılda 2 Sayı (Mayıs & Kasım) 

Özel Sayı Yılda 1 

Dergi Web Sitesi https:// https://matad.org/ 

Yayına Başlangıç Mayıs, 2025 

Baş Editör  Doç. Dr. Hidayet Kara 

Sayı Editörü - 

Yayıncı Hidayet KARA 

İmtiyaz Sahibi Hidayet KARA 

Yayımlandığı Ülke Türkiye 

Yayın Modeli Açık Erişim  

Yayın İçeriği Tarih bilim alanıyla ilgili tüm konular yayınlanır. 

Okur Kitlesi 
Malazgirt Tarih Araştırmaları Dergisi'nin ana hedef kitlesi, 
tarih biliminde araştırmalarını sürdüren profesyoneller, bu 
alana ilgi duyan öğrenciler, okuyucular ve kurumlardır. 

Yayın Dili  Türkçe- İngilizce 



 
Hakkında 

 
Malazgirt Tarih Araştırmaları Dergisi, uluslararası hakemli bir dergidir. Dergi 2024 
yılında kurulmuş olup ilk sayısı 2025 mayıs ayında yayınlanmıştır. Tarih bilim alanı ile 
ilgili tüm yayınları kabul eder. Derginin kuruluş amacı tarih alanında yapılacak özgün 
çalışmalara yeni bir alan açmak ve bu yolla bilim camiasına katkı sunmaktır. 
Malazgirt Tarih Araştırmaları Dergisi, çift taraflı kör hakemlik sistemini 
benimsemektedir. Malazgirt Tarih Araştırmaları Dergisi, İSNAD-2 atıf ve kaynakça 
verme şeklini benimsemiştir. Dergiye gönderilecek çalışmaların, dergi yazım 
kurallarına göre hazırlanmış olması zorunludur.  
Malazgirt Tarih Araştırmaları Dergisi mayıs ve kasım aylarında yılda iki defa olmak 
üzere elektronik ortamda yayınlanır.  Dergide yayınlanacak makalelerin, ilgili sayıdan 
en az 60 gün önce sisteme yüklenmesi gerekmektedir. 
Malazgirt Tarih Araştırmaları Dergisi sayı esaslı olarak yayınlanmaktadır.  

Ücret Politikası 
Hiçbir ad altında yazar veya kurumundan ücret alınmaz. 
Malazgirt Tarih Araştırmaları Dergisi yayın sürecinde herhangi bir ücret talep 
etmemektedir. 

 

Arşiv Politikası 

Arşiv Politikası 

Malazgirt Tarih Araştırmaları Dergisinde yayınlanan makaleler Dergiplatformu ev 
sahipliğinde OAI’da arşivlenir. Dergi ayrıca herhangi bir yayın kesintisine karşı, 
Wayback Machine-İnternet Arşivi'nde arşivlenmektedir.  Derginin arşivleme 
politikası dışında, eser sahibinin inisiyatifi ile makaleler, YÖKSİS, üniversite veri 
tabanları (DSpace, AVESİS gibi), Google Scholar, Academia, Researchgate gibi 
alanlarda da kısıtlama ve süre sınırı olmaksızın erişime açılabilir. Malazgirt Tarih 
Araştırmaları Dergisi eser sahibine her türlü arşivleme ve kullanma özgürlüğü 
tanıdığı gibi, Budapeşte Açık Erişim İnisiyatifinin (BOAI) açık erişim politikasını 
benimsemiş olması gereğince, dergide yayınlanan bilimsel makaleler ve araştırmaları 
ücretsiz olarak son kullanıcı ve kurumlara sunmaktadır. Kullanıcılar, yayıncı veya 
yazarın iznine gereksinim duymadan Malazgirt Tarih Araştırmaları Dergisinde 
yayınlanan makalelerin tam metinlerini okumak, indirmek, kopyalamak, dağıtmak, 
arama yapmak veya bağlantı kurmak hakkına sahiptir. Böylece bilginin yaygınlaşması 
ve kullanımının kolaylaştırılması amaçlanmaktadır. Malazgirt Tarih Araştırmaları 
Dergisi, makalelerin tüm sürümlerinin herhangi bir kısıtlama olmaksızın yazar 
tarafından arşivlenmesine izin verir. Bu arşivlemeye, dergiye gönderilen makalenin 
ilk halinden, kabul edilinceye kadar ki sürede dergi sistemine kaydedilen bütün 
versiyonlar dâhildir.  

Dergide Yayımlanan Versiyonlar 

Yayım Türü: Açık Erişim 

OAI: https://matad.org/OAI/   

RSS: https://matad.org/index.jsp?mod=rss_schema 

Malazgirt Tarih Araştırmaları Dergisinin tüm parçaları “Wayback Machine-İnternet 
Arşivi'nde arşivlenmektedir. MATAD 

Ambargo Süresi: Süre Yoktur 

Açık Erişim Lisansı: CC BY-NC 4.0 

Telif Hakkı Sahibi: Yazar(lar) telif hakkını korur. 

Arşiv Yeri: Kurumsal Arşiv, Crossref, Dergi Web Sitesi, Kurumsal Site, Yazarın Kişisel 
Web Sitesi, YÖKSİS, Google Scholar, Academia, Researchgate gibi arşiv tabanlı 

oai:%20https://matad.org/OAI/
rss:%20https://matad.org/index.jsp?mod=rss_schema


3  •  Malazgirt Journal of Historical Research 

çevrimiçi veri saklama yerleri. 

Politika Koşulları: Atıf ve alıntı standartlarına uyularak dergiye atıf yapılmalıdır. DOI 
ile yayıncı sürümüne bağlanmalıdır. 

Hakem Süreci Sonunda Kabul Edilen Versiyon 

Ambargo Süresi: Yok 

Arşiv Yeri: Kurumsal Arşiv, Crossref, Dergi Web Sitesi, Kurumsal Site, Yazarın Kişisel 
Web Sitesi, YÖKSİS, Google Scholar, Academia, Researchgate gibi arşiv tabanlı 
çevrimiçi veri saklama yerleri.  

Telif Hakkı Sahibi: Yazar(lar) telif hakkını korur. Dergiye Gönderilen İlk Metin 
Ambargo Süresi: Yok Arşiv Yeri: Dergi Web Sitesi, Kurumsal Site, Yazarın Kişisel Web 
Sitesi, Halka Açık ve/veya Ticari Konu Tabanlı Arşivler. 

Depolama Politikası: Malazgirt Tarih Araştırmaları Dergisine, gönderilen, kabul edilen 
veya yayınlanan tüm makalelere herhangi bir ambargo uygulamadan, yazarlara 
makalelerini tercih ettikleri herhangi bir kurum veya depo üzerinde saklama 
özgürlüğü tanıyan bir politika benimsemektedir. Makalelerin tüm versiyonları 
Dergiplatformu sisteminde de süreç dosyası halinde saklanmaktadır. Makalenin 
yayınlanmaya kabul edilmiş hali ise açık erişim olarak derginin web sayfasında 
yayınlanmaktadır.  

Hakemlik Türü Çift Taraflı Kör Hakemlik 

İncelemede Geçen Süre Ortalama 120 Gün  

İntihal Kontrolü İntihal.net 
 
  



Malazgirt Tarih Araştırmaları Dergisi •  4 

Yayın Kurulu | Editorial Board Danışman Kurulu | Advisory Board 

Prof. Dr. Yahya Yeşilyurt 
Milli Savunma Üniversitesi / Türkiye 

Prof. Dr. Sabit Duman 
Muş Alparslan Üniversitesi/ Türkiye 

Prof. Dr. Mustafa Alican 
Muş Alparslan Üniversitesi/Türkiye. 

Prof. Dr. Yunus Koç 
Hacettepe Üniversitesi/ Türkiye 

Prof. Dr. Cengiz Atlı 
Iğdır Üniversitesi/Türkiye 

Prof. Dr. Besim Özcan 
Atatürk Üniversitesi / Türkiye 

Prof. Dr. Mithat Eser 
İnönü Üniversitesi/ Türkiye 

Prof. Dr. Yahya Başkan 
İnönü Üniversitesi / Türkiye 

Prof. Dr. Oktay Kızılkaya 
Kafkas Üniversitesi/ Türkiye 

Prof. Dr. Altan Çetin 
Anadolu Üniversitesi / Türkiye 

Prof. Dr. Ahmet Özcan 
Milli Savunma Üniversitesi/Türkiye 

Prof. Dr. Metin Ünver 
İstanbul Üniversitesi / Türkiye 

Doç. Dr.  Yılmaz Karadeniz 
Amasya Üniversitesi /Türkiye 

AProf. Dr. Recep Özman 
İnönü Üniversitesi / Türkiye 

Doç. Dr. Edip Asaf Bekaroğlu 
İstanbul Üniversitesi /Türkiye 

Doç. Dr. Esat Aktaş 
Bayburt Üniversitesi / Türkiye 

Dr. Gela Guniava,  
The University of Georgia, Tbilisi / Georgia. 

Assistant Prof. Mortaza Firuzi,  
Encyclopedia Islamica Foundation, Contemprary 

Islam Department, Tehran / Iran. 

Assistant Prof. Manizheh Sadri,  
Islamic Azan University, Shabestar / Iran.  

Editör Kurulu | Edıtorial Board 

Baş Editör | Editor in Chief 
Doç. Dr. Hidayet Kara 
Muş Alparslan Üniversitesi | Fen Edebiyat Fakültesi, 
Tarih Bölümü. 
h.kara@alparslan.edu.tr.   
https://orcid.org/0000-0001-9642-7890 

  

Etik Editörü | Ethics Editor 
Dr. Öğr. Üyesi Görkem Ceyhan 
Muş Alparslan Üniversitesi | Eğitim Fakültesi 
Eğitim Bilimleri Bölümü. 
g. ceyhan@alparslan.edu.tr  
https://orcid.org/0000-0001-9342-6876 

 

Dil Editörleri | Language Editor 
İngilizce | English 
Dr. Öğr. Üyesi Mahmut AKAR 
Muş Alparslan Üniversitesi | Eğitim Fakültesi, İngiliz 
Dili ve Edebiyatı. 
m.akar@alparslan.edu.tr 
https://orcid.org/0000-0002-2550-3793 

İngilizce | English 
Dr. Öğr. Üyesi Muhammet Fatih SAYIR 

Muş Alparslan Üniversitesi | İletişim Fakültesi, Gazetecilik. 
f.sayir@alparslan.edu.tr  

https://orcid.org/0000-0002-6347-8760  

Türkçe | Turkish 
Dr. Öğr. Üyesi Murat PARLAKPINAR  
Bitlis Eren Üniversitesi | Fen Edebiyat Fakültesi, Türk 

 

mailto:h.kara@alparslan.edu.tr
mailto:ceyhan@alparslan.edu.tr


5  •  Malazgirt Journal of Historical Research 

Dili ve Edebiyatı Bölümü. mparlakpinar@beu.edu.tr 
https://orcid.org/0000-0001-6711-0480 

 
 

 
Tarih Alan Editörleri | Field Editors of History 

Kapsam: Tarih 
Scope: History 
Prof. Dr. Mustafa Tanrıverdi 
İstanbul Üniversitesi | Fen Edebiyat Fakültesi, Tarih 
Bölümü. 
tanriverdi@igdir.edu.tr 
ORCID: https://orcid.org/0000-0002-0770-3775. 

Kapsam: Tarih 
Scope: History 

Prof. Dr. Musa GÜMÜŞ 
Aydın Adnan Menderes Üniversitesi | Fen Edebiyat Fakültesi, 

Tarih Bölümü. 
musa.gumus@adu.edu.tr 

ORCID: https://orcid.org/0000-0002-0431-9997 
 

Kapsam: Tarih 
Scope: History 
Doç. Dr. Bahattin ÇATMA 
İnönü Üniversitesi | Fen Edebiyat Fakültesi 
Tarih Bölümü. 
bahattin.catma@inonu.edu.tr 
ORCID: https://orcid.org/0000-0002-1180-0586 

Kapsam: Tarih 
Scope: History 

Doç. Dr. Murat Alanoğlu 
Muş Alparslan Üniversitesi | Fen Edebiyat Fakültesi, Tarih 

Bölümü.  
m.alanoglu@alparslan.edu.tr 
ORCID: 0000-0003-3631-6923 

Kapsam: Tarih 
Scope: History 
Doç. Dr. Ersoy Zengin Esra ÇIPLAK 
Munzur Üniversitesi | Fen Edebiyat Fakültesi, Tarih 
Bölümü.  
ersoyzengin@munzur.edu.tr 
ORCID: https://orcid.org/0000-0002-2173-8720 

Kapsam: Tarih 
Scope: History 

Dr. Öğr. Üyesi Osman Karacan 
İnönü Üniversitesi | Fen Edebiyat Fakültesi, Tarih Bölümü.  

osman.karacan@inonu.edu.tr 
ORCID: https://orcid.org/0009-0006-3706-6574 

Kapsam: Tarih 
Scope: History 
Dr. Öğr. Üyesi Esra ÇIPLAK 
Muş Alparslan Üniversitesi | Fen Edebiyat Fakültesi, 
Tarih Bölümü.  
e.ciplak@alparslan.edu.tr 
ORCID: https://orcid.org/0000-0003-4577-3026 

Kapsam: Tarih 
Scope: History 

Doç. Dr. Agron Islami 
The Institute of History “Ali Hadri” Prishtine 

agron.islami@gmail.com 
ORCID: 0000-0002-0148-0726 

 
 

 
 

mailto:tanriverdi@igdir.edu.tr
mailto:musa.gumus@adu.edu.tr
mailto:m.alanoglu@alparslan.edu.tr
mailto:ersoyzengin@munzur.edu.tr
mailto:osman.karacan@inonu.edu.tr
mailto:agron.islami@gmail.com


Malazgirt Tarih Araştırmaları Dergisi •  6 

İletişim 
 
e-posta: mataddergi@gmail.com.  

Editöryal Yetkili 
Ad Soyad: Doç. Dr. Hidayet KARA 
ORCID: https://orcid.org/0000-0001-9642-7890 
E-posta: h.kara@alparslan.edu.tr.  
Telefon: 05054620905 
Adres: Muş Alparslan Üniversitesi Fen Edebiyat Fakültesi Tarih Bölümü 
Şehir: Muş  
Ülke: Türkiye 
Posta Kodu: 49250 

İtiraz 
Makalenizin reddedilme gerekçesini hatalı buluyorsanız, lütfen gerekçenizi açık bir şekilde belirterek 
mataddergi@gmail.com adresi üzerinden iletişime geçiniz 
Şikâyet 
Lütfen, şikayetlerinizi açık ve anlaşılır bir dil ile yazarak mataddergi@gmail.com adresine gönderiniz. 
 

 

Bu eser Creative Commons Attribution-NonCommercial 4.0 International (CC BY-NC 4.0) 
Licensı ile lisanslanmıştır. 
This work is licensed under a Creative Commons Attribution-NonCommercial 4.0 International 
(CC BY-NC 4.0) License. 

 

Malazgirt Tarih Araştırmaları Dergisi açık erişim politikasını benimsemektedir.  
Malazgirt Journal of Historical Research suports open Access policy. 

 

mailto:mataddergi@gmail.com
mailto:h.kara@alparslan.edu.tr
https://dergipark.org.tr/tr/download/journal-file/16275


İÇİNDEKİLER / CONTENS 

 

ORJİNAL MAKALE-ORGİNAL ARTİCLE 

1. Sabit Duman, Johnson Mektubunun Türk Solu Üzerinde Etkisi  
The Impact of the Johnson Letter on the Turkish Left …1-11. 

2. Ümran Erkoyuncu, Malazgirt’in 1927 Genel Nüfus Sayımına Göre Demografisi 
Traces of Aviation in the Ottoman Military Press: An Analysis through Donanma Journal and Zafer 
Newspaper…12-26. 

3. Elif Yıldız Yüce, Osmanlı Devleti'nin Dağıstan Siyaseti ve Hanların Tutumu (XIX. Yüzyıl) 
Dagestan Politics of the Ottoman Empire and the Attitute of the Khans (XIX. Century) …27-39. 

4. İbrahim Güneş, T Ortaçağ Tarih Yazımında İlhanlı ve Timurlu Devirleri 
 Ilkhanid and Timurid Periods in Medieval Historiography …40-59. 

5. Tuğba Orhan Batga, Herat’ın Tarihî ve Stratejik Konumu Üzerinden Afganistan’daki İç Buhran 
(1793–1834) 
The Internal Crisis in Afghanistan Through the Historical and Strategic Position of Herat (1793–
1834) …60-80. 

ÇEVİRİ MAKALE-TRANSLATİON ARTİCLE 

6. (Çev. Celal Öney), İncil’in Topraklarını Geri Almak: Misyonerler, Sekülerizm ve Evanjelik 
Modernite  
Reclaiming the Land of the Bible: Missionaries, Secularism and Evangelical Modernity…81-111. 

 

  

https://matad.org/?mod=yazar_bilgi&user_id=264636


MATAD 
 

E-ISSN: 3062-4363 

 

 

 

Yazar(lar) / Author(s) 

Prof. Dr. Sabit Duman  

Muş Alparslan Üniversitesi, Fen Edebiyat 

Fakültesi, Tarih Bölümü, Muş-Türkiye. 

e-posta:  sabit.duman@alparslan.edu.tr.    

(Sorumlu Yazar/Corresponding author)  

Johnson Mektubunun Türk Solu Üzerinde Etkisi 

Öz 

1960'ların başlarında Kıbrıs sorunu çözüme ulaşıp, bir cumhuriyet kurulmuştu. Ancak kısa süre 

sonra Kıbrıs Cumhurbaşkanı Makarios sorunlar çıkartmaya başladı. Rumların Türklere karşı 

şiddete başvurması ülkede büyük tepkilere neden oldu. Türk solu o zamana kadar toprak reformu, 

sendikal haklar gibi sorunları sorunlarla ilgilenirken, Johnson mektubunun yayınlanması ile birlikte 

ABD karşıtlığını sol yayınlarda sıkça görülmeye başlandı.  Türkiye'nin NATO’dan çıkmasını, 

bağımsız diş politikaya yönelmesini savundu. Yön dergisi, Atatürk'ün dış politikada tam bağımsız 

bir dış politika izlediğini ileri sürerek onu kendi tezlerine destek yapmaya çalıştı. Doğan Avcıoğlu 

Atatürk'ün sosyalist olduğunu ortaya koymaya çalışmakta idi. Johnson mektubu Türk solunu daha 

milliyetçi bir çizgiye getirdi. Diğer taraftan özellikle 1946'dan sonra ülkede yaygın bir ABD 

sempatisi varken Kıbrıs sorunu nedeni ile ABD ve Batı karşıtlığının arttığı görüldü. Türkiye 1946'dan 

sonra Batı yanlısı bir politika izlendiği ancak Kıbrıs gibi haklı bir konuda ABD ve Batı'nın Türkiye'nin 

yanında olmamasını ihanet olarak yorumladı. Ülkenin askerî açıdan çok güçlü olduğuna inanılırken 

Kıbrıs sorununda adaya asker çıkartacak gemilerin olmadığı anlaşıldı. Bunun yanı sıra Johnson 

mektubunda NATO'nun verdiği silahları kullanamayacağını belirtmesi Türkiye tarafından şaşkınlıkla 

karşılandı. Türkiye hem sol kesim hem de sağ kesim tarafından bu kabul edilemez bir durumdu. 

Türk solu bu tarihten sonra ABD emperyalizmini hedef alan yayınlara ağırlık verdi. 

Anahtar Kelimler: Johnson, Türk Solu, Kıbrıs, Yön Dergisi, İnönü 

Ilkhanid and Timurid Transaction in Middle Age of History Writing 

Abstract 

In the early 1960s, the Cyprus problem was resolved and a republic was established. However, 

soon afterwards, President Makarios started to cause problems. Greek Cypriots resorted to 

violence against Turks, which caused great reactions in the country. The Turkish left, which until 

then had mostly voiced issues such as land reform and trade union rights, became more vocal in 

its opposition to the US and US imperialism with the Johnson letter, and advocated for Turkey to 

pursue an independent foreign policy. The magazine Yön tried to support its own theses by 

claiming that Atatürk pursued a fully independent foreign policy. Doğan Avcıoğlu tried to show 

that Atatürk was a socialist. The Johnson letter brought the Turkish left to a more nationalist line. 

On the other hand, while there was a widespread sympathy for the US, especially after 1946, anti-

Americanism and anti-Westernism increased due to the Cyprus problem. Turkey interpreted it as 

a betrayal that a pro-Western policy was pursued after 1946, but the US and the West did not 

stand by Turkey on a rightful issue such as Cyprus. On the other hand, while it was believed that 

the country was very strong militarily, it was understood that there were no ships to land troops 

on the island during the Cyprus problem. In addition, Turkey was surprised when Johnson stated 

in his letter that he could not use the weapons provided by NATO. Both the left and the right in 

Turkey found this unacceptable.   

Keywords: Johnson, Letter, Turkey, Left, Politics. 

Makale Bilgileri/Article İnformation 

Tür-Type: Araştırma makalesi-Research article 

Geliş tarihi-Date of submission: 20. 12. 2024 

Kabul tarihi-Date of acceptance: 02. 05. 2025  

Yayım tarihi-Date of publication: 31. 05. 2025  

Hakemlik-Review 

Çift Taraflı Kör Dış Hakemlik 

Double-Blind External Peer Review 

Etik beyan/Ethics  statement 

Yazar(lar), çalışmanın hazırlanma sürecinde etik 

ilkelere uyduklarını beyan etmiştir. 

The author(s) declared that they complied with 

ethical principles during the preparation of the 

study. 

Benzerlik taraması- Plagiarism checks 

          

Çıkar çatışması-Conflict of interest 

Çıkar çatışması beyan edilmemiştir 

No conflict of interest declared 

Finansman-Grant Support 

Fon, hibe veya destek alınmamıştır 

No funding or support was received 

Lisans- License 

  
 

Yazar Katkı Oranları/ Author Contributions  

Çalışmanın Tasarımı/Conceiving the Study Yazar-1 (%100) 

Veri Toplama/Data Collection Yazar-1 (%100) 

Veri Analizi/Data Analysis Yazar-1 (%100) 

Makale Yazımı/ Article Writing Yazar-1 (%100) 

Gönderim ve Revizyon/Submission and Revision Yazar-1 (%100) 

  

Atıf- Citation (APA) 

Duman, Sabit. “Johnson Mektubunun Türk Solu Üzerinde Etkisi”. Malazgirt Tarih Araştırmaları Dergisi 1 (Mayıs 2025), 1-11. 

mailto:sabit.duman@alparslan.edu.tr
https://orcid.org/0000-0002-2080-8870
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/deed.tr


Malazgirt Tarih Araştırmaları Dergisi, 1(1), 2025 

 

1 

 

1. Giriş 

1960 askeri darbesinden sonra Türkiye’de sol yayınlarda büyük artış görüldü. Yeni 

anayasanın getirdiği olumlu hava siyasette etkisini göstererek Sosyalist eğilimli Türkiye İşçi 

Partisi’nin kurulmasına imkân verdi. Bu partinin kurulmasıyla birlikte Türkiye’nin izlediği dış 

politika eleştirilmeye, ülkedeki Amerikan üslerinin varlığı sorgulanmaya başlandı. Türkiye, 

NATO’ya katıldıktan sonra genelde Batı ile paralel dış politika izlemekte olup, 1960’lara 

gelindiğinde Türkiye Batının sağlam müttefiklerinden biri olarak kabul ediliyordu. 1960 askeri 

darbesi dış politikada köklü bir değişiklik yapmamış, Türkiye Batı bloğunda yer almaya devam 

ederken, NATO’nun önemli bir ortağı olma konumunu sürdürüyordu. 

Millî Mücadele döneminde Mustafa Kemal Paşa, Resmi Komünist Fırkasını kurdurtarak 

ülkedeki Bolşevik yanlısı faaliyetleri kontrol altına almaya çalışmıştı. O sırada Anadolu’ya giriş 

yapan Mustafa Suphi’nın öldürülmesi bir anlamda sosyalist hareketlerin devletten bağımsız 

gelişmesini engelledi. Cumhuriyet kurulduktan sonra komünist faaliyetler uzun süre baskı 

altında tutulmuştu. Cumhuriyet dönemi boyunca zaman zaman Türk solunun önde gelen 

üyeleri tutuklanıp hapishanelere gönderildi. Çok partili hayata geçildikten sonra da sol 

üzerindeki baskılar devam etti. Soğuk Savaşın bütün hızıyla devam ettiği bir dönemde 

Demokrat Parti sol yayınlara izin vermediği gibi komünist olarak bilinenler kişiler yakın takibe 

uğruyordu. 1960 askeri darbesi ile birlikte Türk solu rahat bir nefes alırken, Sosyalist içerikli 

yayınlar tercüme edilmeye başlandı. Türk solu 27 Mayıs askeri darbesini desteklemiş onu 

faşizme karşı ilerici bir müdahale olarak tanımladı1. 20 Aralık 1961’de sol hareketin 

öncülüğünü yapan Yön dergisi yayın hayatına atıldı. Yön’e göre dergi ve yazarları Kemalist’ti2. 

Yön, Kemalizm’i tamamlanmamış bir devrim olarak nitelerken onun üst yapıyı 

dönüştürdüğünü, alt yapıyı dönüştüremediğini ileri sürdü.  YÖN dergisi iktidara gelebilmek 

için aydınlar, askerler ve sol kesim arasında bir birlik oluşturma amacındaydı. TİP’in kurulması 

Türk solunda Kemalizm’e bakışta farklılığa yol açtı. Yön dergisinin Kıbrıs’a yaklaşımı Türk sol 

hareketine nasıl etkisi olacaktı? Hükümete tam destek mi verecek ya da karşısında mı 

olacaktı?  

2. ABD’nin Kıbrıs’ta Müdahil Olması 

Kıbrıs Cumhurbaşkanı ve Rum lideri Başpiskopos Makarios 1963’te Zürih-Londra 

Antlaşmalarının Kıbrıslı Türklere çok haklar tanıdığını ve 1961 Anayasasının işlemediğini öne 

sürüyordu. Bu durum adada gerginliğe giden bir sürecin başlamasına neden oldu. İnönü, J. 

Kennedy’nin cenaze töreni için gittiği Washington’da yeni Başkan Johnson ile görüşmesinden 

olumlu izlenimle ayrılmasına rağmen ABD’nin tutumu tam olarak güven vermemişti. İnönü 

yurda döndükten sonra Türkiye garantör devlet olarak Yunanistan ile İngiltere’ye birer nota 

vererek adada tekrar başlayan şiddet olaylarını bitmesini, asayiş ve güvenin sağlanmasını 

istemişti. 27 Mayıstan sonra kurulan hükümetler Kıbrıs sorunu ile karşı karşıya kaldı. Yeni 

kurulan Kıbrıs Cumhuriyeti’nin Cumhurbaşkanı olan Makarios çok geçmeden anayasanın 

değiştirilmesi yönünde çaba göstermekteydi. Sistemden rahatsızlık duyan Makarios, Rumların 

adada yaşayan Türklere saldırmalarına göz yummaya başladı. Makarios’un desteklediği EOKA 

 
1 Zeynep Karadeniz, -İlhan Akdere, Türkiye Solu’nun Eleştirel Tarihi, İstanbul 1994, C.1, s.205 
2 Yön, 20Aralık 1961, s.1; Dergi, Atatürk’e yeni bir yorum getirerek onun aslında sosyalizme eğilimli 

olduğunu vurgulayarak olası baskıları azaltmaya çalıştı. 



Malazgirt Tarih Araştırmaları Dergisi, 1(1), 2025 

 

2 

 

adlı örgüt Türklere karşı terör eylemlerine girişirken, bir anlamda Kıbrıs’ta fiili bir iç savaş 

yaşanıyordu. 24 Aralık 1963’te Kanlı Noel diye adlandırılan saldırı Türk basınında büyük bir 

infiale neden oldu. Rumlar bir ailenin evine baskın düzenleyerek evde bulunan kadın ve 

çocukları acımasızca öldürmüştü. 20 Aralık 1963'ü 21 Aralık'a bağlayan gece Kıbrıs adasında 

Kıbrıs Rumlarının Kıbrıs Türklerine karşı başlattığı çatışmalardır. Saldırılar Akritas Planı 

doğrultusunda gerçekleşti ve Türklerin adadan silinmesi hedeflendi. Olaylarda toplam 364 

Kıbrıs Türk'ü ile 174 Kıbrıs Rum'u ölmüştür.3 27 Aralık 1963 tarihinde imzalanan ateşkes ve 30 

Aralık 1963 tarihinde imzalanan Yeşil Hat Anlaşması'yla çatışmaların önlenmesi amaçlandı. 

Kıbrıs konusunda kendisini rahat hissetmeyen Türkiye, İnönü başkanlığında, genelkurmay 

başkanı Cevdet Sunay’ın da katıldığı toplantıda iki önemli karar alındı. A) Türk jetleri ada 

üzerinde uyarı uçuşu yapacak, b) Garantör devletler olan İngiltere ve Yunanistan’a birer nota 

verilerek, saldırıları durdurmak için ortak hareket edilmesi önerisi yapılmasına karar verildi. 

Ertesi sabah Türk jetlerinin Kıbrıs üzerinde uçması Rum kesimine bir gözdağı verilmesini 

hedeflemişti. Bu gelişmeler üzerine Makarios geri adım atmış, Türklere karşı girişilen saldırıları 

durdurtmuştu. Mevcut statü Türklerin can güvenliğini yeterince sağlamadığı için yeni önlemler 

alınması gündeme gelmişti. Türk kamuoyu ABD’nin Türkiye’den yana ağırlığını koyarak Kıbrıs 

sorununu çözmesini bekledi4. Kamuoyu Kıbrıs meselesi ile ilgilenirken Sol basında buna 

kayıtsız kalmadı.   

Kıbrıs Adasında alınacak önlemleri belirlemek amacıyla 13 Ocak 1964 yılında Londra’da üç 

devletin dışişleri bakanları bir araya geldi. Makarios garanti anlaşmasının kaldırılmasından 

yana tavır alırken, Türk temsilcisi Rauf Denktaş İsviçre modeline göre tarafların kanton halinde 

yaşayacakları bir federal sistemi savundu. İngiltere sorunun BM’e havale edilmesinden yana 

tavır alırken konferans bir sonuca ulaşmadan dağıldı. Bu gelişme üzerine iki NATO üyesi 

arasında bir askeri çatışma ihtimali belirdi. Yunan kuvvetleri alarm haline getirilirken, 

Türkiye’nin adaya bir müdahalesi söz konusu edilmekteydi.  Ankara’daki ABD büyükelçisi 

araya girerek barışçı bir çözümden yana olduklarını bildirdi. Ancak bu etkili olmayınca 

hükümet TBMM’den yetki almayı beklemeden adaya çıkartma yapma kararı almıştı. Askeri 

birlikler İskenderun’a sevk edilmiş ve 9 gemi eşliğinde adaya doğru harekete geçmişti. 

Hareket gözdağı vermek amacını taşıdığından daha sonra geri dönmüştü. Ancak Türkiye bu 

konuda ciddi olduğunu göstermek için 17 Mart’ta gizli oturumda TBMM’de 4 çekimser oya 

karşılık 487 oyla gerektiğinde Kıbrıs’a çıkartma yetkisi aldı5. Ayrıca Türk karasuları da 12 mile 

çıkartıldı.  

Bu gelişmeler ABD’nin araya girmesine neden oldu. Bunun yerine adada güvenliğin 

sağlanması için NATO üyesi ülkelerin askerlerinden oluşturulacak 10 000 kişilik bir barış gücü 

planını savundu. İnönü, bunu istemeyerek de olsa kabul etti.4 Mart’ta Güvenlik Konseyi BM 

bağlı barış gücü gönderme kararı almıştı. Bu gelişmeler üzerine Makarios tekrar saldırılara 

başlayınca 12 Mart’ta toplanan Bakanlar Kurulu saldırılar durmadığı takdirde Türkiye’nin tek 

başına harekete geçeceğini bildirdi. ABD ve İngiltere de durumdan haberdar edildi. 27 Mart’ta 

da BM’ye bağlı barış gücü adaya ayakbastı. Bu gelişmeler üzerine İnönü, adaya asker 

çıkartma planını erteledi. Ancak meclisten de yurt dışına asker gönderme yetkisi alan bir karar 

 
3 Pierre Oberling, The road to Bellapais, Colombia Univercity, 1982, s.120 
4 George S. Haris, Troubled Allience, Washington, 1972, s.111 
5 Cumhuriyet, 17 Mart 1964; Akşam, 17 Mart 1964 

https://tr.wikipedia.org/wiki/K%C4%B1br%C4%B1s
https://tr.wikipedia.org/wiki/K%C4%B1br%C4%B1s_Rumlar%C4%B1
https://tr.wikipedia.org/wiki/K%C4%B1br%C4%B1s_T%C3%BCrkleri
https://tr.wikipedia.org/wiki/Akritas_Plan%C4%B1
https://tr.wikipedia.org/wiki/K%C4%B1br%C4%B1s_T%C3%BCrk%C3%BC
https://tr.wikipedia.org/wiki/K%C4%B1br%C4%B1s_Rumlar%C4%B1
https://tr.wikipedia.org/w/index.php?title=Ye%C5%9Fil_Hat_Anla%C5%9Fmas%C4%B1&action=edit&redlink=1


Malazgirt Tarih Araştırmaları Dergisi, 1(1), 2025 

 

3 

 

aldırttı. (İnönü’nün de bulunduğu toplantı da 4 çekimser oya karşılık 487 oyla kabul edildi.)  

Diğer taraftan Cezayir’de toplanan Asya-Afrika Dayanışma Konseyi, Kıbrıs için kendi kaderini 

kendisi belirleme ilkesini desteklediğini açıkladı. Bu durum aynı zamanda Türkiye’nin 3. dünya 

ülkeleri içinde de yalnız bırakılması anlamına gelmekteydi6. Diğer taraftan Makarios amacını 

gerçekleştirmek için bütün çabayı göstermekteydi7. Makarios’un bu tutumu sonucunda 

Kıbrıs’ta olaylar tırmanarak Türklere saldırılar daha da arttı. 

Bu arada Yunanistan da Şubat’ta seçimler yapılmış George Papandreou iktidara gelmişti8. 

Yunan kamuoyu ve öğrenciler Kıbrıs konusuna aşırı bir önem verirken sık sık ABD ve 

İngiltere’ye karşı gösteriler olmaktaydı. Türkiye’de ise batıya karşı güvensizlik duyulmaya 

doğmaya başlanmıştı. Cumhurbaşkanı Gürsel, Türk-Yunan dostluğu öldüğünü söyledi.  Diğer 

yandan Cezayir’de toplanan Asya-Afrika Dayanışma Konseyi Kıbrıs için self determination 

ilkesini isterken hiçbir Arap ülkesi Türkiye’yi desteklemedi. Türkiye Kıbrıs konusunda kendisini 

iyice yalnızlık hissetti9.  Nitekim İnönü Nisan 1964 yılında Time dergisine verdiği demeçte 16 

Nisan da Milliyet gazetesinde yayınlandı.  Bu demecinde NATO ittifakına ve ABD’nin 

önderliğine karşı duyduğu tereddüdü açıkça dile getirerek “Yeni şartlarda yeni bir dünya 

kurulur, Türkiye’de bu dünya’da yerini bulur” sözleriyle ifade etmiştir. Nisan ayında Türk-

Yunan ilişkileri kopma noktasına gelmişti. Bu durumda Yunan hükümeti adaya gizlice olarak 

silah ve asker gönderdi10. 

ABD olası bir Türk-Yunan savaşını önlemeye gayret etmekteydi11. İnönü, 5 Mayıs 1964’te 

TBMM’de yaptığı konuşmada “Müttefiklerimiz Kıbrıs konusu ile ilgili muamelelerinde vakit 

vakit kayıtsız ve tesirsiz kaldıkları intibaını yaratmışlardır”12. Yunan hükümeti de Kıbrıs 

konusunda kamuoyunun beklentilerine karşılık verme zorunluluğunu hissetmekteydi. ABD ve 

İngiltere, iki NATO üyesinin savaşa gitmesini hiç istemiyordu.  Ayrıca Rusya’da araya girip 

Kıbrıslı Rumlarla ilişki kurmuştu. Bu da soğuk savaş döneminde ABD’nin istemediği bir 

durumdu. Makarios, Arap devletlerinin desteğini kazanma peşindeydi. Diğer yandan 

Makarios’un Sovyetlerden silah aldığı yolunda da haberler vardı.  Makarios ayrıca İngilizlerin 

7000 askerini fazla bulup bu sayının azaltılmasını istemekteydi. Türkiye’de Makarios’a basında 

büyük tepki duyuluyordu13. 

ABD iki NATO üyesinin savaşa girmesini istemiyordu. Sorunun barışçı yoldan çözülmesinden 

yanaydı14. ABD Vietnam sorununa odaklanmak istemekte idi.  O daha çok Türklerin adaya 

askeri müdahale edip etmemesi ile ilgiliydi. Diğer yandan Türkler, adaya çıkarma yaptığı 

 
6 Feroz Ahmad, Türkiye’de Çok Partili Politikanın Açıklamalı Kronolojisi 1945-1971, Ankara, 1976, 273 
7 Foregin Relation s of the United States, 1964-1968, Cyprus; Greece; Turkey. V. XVI, Telegram From 

the Department of State to the Embassy in Cyprus, March 28, 1964 
8 George Papandreu iktidara geçtikten dokuz gün sonra 25 Şubat 1964 tarihinde, Makarios’a Kıbrıs 

konusunda Yunan hükümetinin onunla dayanışma içinde olduğunu bildiren bir mesaj gönderdi. 

Andreas G.  Papandreu, Namlunun Ucundaki Demokrasi, Ankara, Ekim 1988, s.163 
9 Duygu Sezer, Kamuoyu ve Dış Politika, Ankara, 1972, s.251 
10 A.G. Papandreu, Namlunun Ucundaki Demokrasi, s.164 
11 ABD, konuya daha çok bölgede NATO’nun prestijini sarsıp, ittifakı zayıflatacağı ve Sovyetlerin etkinlik 

kazanmasına fırsat yaratacağını tahmin etmekte idi. ABD document, NLJ, 84-338, Nars date, 12.7. 84 
12 TBMMT, C. 30, s.210 
13 Yön dergisinin Makarios’a bakışı farklı oldu. Kıbrıs’taki Türklerin iktisadi sorunlarına çare bulunması 

sorunun daha önemli olduğu vurgulandı. Yön, 1962, S. 9, ss.10-11 
14 Foregin Relation s of the United States, 1964-1968, Cyprus; Greece; Turkey. V. XVI, s. 



Malazgirt Tarih Araştırmaları Dergisi, 1(1), 2025 

 

4 

 

takdirde İngiltere ve ABD’nin müdahale edemeyeceğini tahmin ediyordu. Ancak İngiltere ve 

ABD’nin Kıbrıs’a bir Türkiye’nin çıkartma yapmasına kesinlikle karşı idi. Ancak adada Türklere 

saldırılara devam edilmesi, müttefiklerin bunu önlemek için bir şey yapmaması, ABD ile 

Türkiye arasına soğukluğun girmesine neden oluyordu15.   

Türkiye’nin saldırılara çözüm bulması için Makarios’a yaptığı çağrı sonuçsuz kalması üzerine 

Türkiye adaya müdahale kararı aldı16. Ayrıca Eokacı Grivas’ın adaya gizlice geri dönmesi 

Adada yaşayan Türklerin can güvenliğini ciddi bir şekilde tehdit etti17. Dışişleri Bakanı Erkin’in 

Ankara’daki ABD elçisine Atina’nın bir şey yapmadığını yalnızca Enosis’den yana olduğunu 

belirterek Türkiye’nin müdahale konusunda kararlı olduğunu söyledi. "İsmet Paşa, Dışişleri 

Bakanı Feridun Cemal Erkin’e: “Çağır Amerikan Büyükelçisi'ni, adaya çıkacağımızı söyle'. 

Erkin hayretler içinde kalıyor ve 'Aman paşam nasıl haber veririz. Hemen, yapmayın bu haltı, 

derler, müdahale edip durdururlar” cevabını vermesine rağmen, İsmet Paşa, 'Sen söyle söyle' 

diye konuşmuştu. Diğer taraftan Johnson ABD Başkan yardımcı iken 1962 yılında Türkiye’yi 

ziyaret etmişti. Yön dergisi bunu fazla kritik etmeden sayfalarında yer vermişti18.  Hükümet 6 

Haziran 1964’te Kıbrıs’a çıkartma yapma kararını alırken, İnönü çıkartma kararını ABD’ye 

bildirilmesini uygun gördü19. ABD’nin olumlu bir karşılık vermesini İnönü beklemiyordu20. ABD 

olası bir Türk-Yunan savaşını önleme çabasındaydı. ABD bununla kalmayıp 6. Filoya bağlı 

birçok gemiyi Kıbrıs ile Türkiye arasına yerleştirerek bir sıcak çatışmayı önlemek istedi. 

Arakasından ABD tekrar bir durum değerlendirmesine gitti. Papandreau, Enosis’den başka bir 

çözüme razı değildi. Türkiye’nin Erkin tarafından önerilen federasyon önerisine de olumlu 

yaklaşmıyordu. Bir Türk müdahalesine de Kıbrıslı Rumların karşılık vereceği de beklendiği 

ABD tarafından tahmin edilmektedir. Daha sonra ABD Büyükelçisi Hare, 5 Haziran’da İnönü 

ile 3 saat süren bir görüşme yapmıştı. Burada ABD elçisi İnönü’yü müdahalede kararlı görüp 

ondan 24 saat müddet istemiştir. Bundan sonra da Johnson’un bilinen mektubu geldi. Türk 

basını Amerika’nın Türkiye’nin meşru bir hakkını kullanmasını engellediğinden dolayı hayal 

kırıklığına uğramıştır. Yeni bir dış politikaya yönelmesi gereği sol kesim tarafından sıkça dile 

 
15 Foregin Relation s of the United States, 1964-1968, Cyprus; Greece; Turkey, Ankara June 4, 1964, 

Ankara’dan Washington’a telgraf 
16 Yunan hükümeti, Türklerin adaya çıkartama yapması beklentisinde olduğundan kuvvetlerini teyakkuz 

durumuna getirdi. Diğer yandan ABD’li yetkili Papandreu’ya ABD’nin Türk hareketini önlemek için 

birkaç kez araya girdiğini, artık müdahalede bulunmayacağını söyledi. A.G. Papandreu, Namlunun 

Ucundaki Demokrasi, s.165 
17 ABD document, NLJ, 84-338, Nars date, 12.7. 84 
18 Yön, 29 Ağustos 1962 
19 Cüneyt Arcayürek, Yeni Demokrasi Yeni Arayışlar, 1960-1965, Ankara, Aralık 1985, s.247 
20 Haluk Şahin, 1987'de yayımladığı “Gece Gelen Mektup” eserde ABD Başkanı Lyndon B. Johnson'ın 

imzasını taşıyan ve 1964 yılında Kıbrıs'a çıkarma yapmaya giden Türk gemilerini geri döndüren 

mektubun gizli kalmış yönlerinde değinerek dönemin Başbakanı İsmet İnönü'nün 'diplomatik oyununun 

sonucu olduğu savunmaktadır.  Olaylar ABD belgelerinde biraz daha farklı anlatılmaktadır. 4 Haziran’da 

Türkiye’nin ABD Büyükelçisi Turgut Menemencioğlu, Başkan Yardımsı tarafından ofise çağrılıp Kıbrıs’a 

müdahale kararı alındığını ve bunun çok ciddi sonuçlar doğuracağını söylemiştir. Bunu da Ankara’ya 

çok ivedi bildirilmesini istenmiştir. Menemencioğlu, bu mesajın Ankara çabucak ulaştırmanın çok güç 

olduğunu belirtmiş ve ABD’nin Ankara büyükelçisi Hare’ye haber verilip hükümete onun vasıtasıyla 

iletilmesini söylemiştir. Hare’nin hükümetle daha kolay temasa geçeçeğini belirtmiştir. Foregin 

Relations of the United States, 1964-1968, Cyprus; Greece; Turkey, June 4, 1964, 51 nolu doküman 



Malazgirt Tarih Araştırmaları Dergisi, 1(1), 2025 

 

5 

 

getirildi. Onlar, bağımsız dış politika izlenmesi, NATO’ya bağlı kalınmaması, ABD’ye olan 

güvenin sorgulanmasını istediler.21 

3. Johnson Mektubu                                      

ABD’li bir uzmana göre bu “diplomatik bir atom bombası idi. Temelde Türkiye’yi askeri 

müdahaleden uzak tutmaktı. Ancak bu iki ülke arasındaki ilişkilerde uzun sürecek bir yara 

açmasına neden oldu. Haluk Şahin, Türkiye-ABD ilişkilerinde dönüm noktası olan tehdit dolu 

mektubun, Kıbrıs'a çıkarma yapacak askeri gücün olmadığını düşünen ve iç politikada 

eleştirilen İnönü, savaş gemilerini Kıbrıs'a gönderirken bir yandan da ABD Büyükelçisi'ne 

haber verilmesini isteyerek bir çıkış yolu aradığını belirtmiştir.  ABD'nin çıkarmaya engel 

olacağını bilen Başbakan İnönü, Johnson'ın mektubuyla rahatlayarak, iç politikadaki baskıdan 

kurtulduğu gibi Kıbrıs'ta Türkleri katleden Rumlara gözdağı vermiştir.  Bunun yanı sıra İnönü 

bu mektubun metnini açıklamayarak Türk halkı arasında Amerikan aleyhtarlığına yol 

açabileceğini de görmüştür22. Diğer yandan ülke olarak Kıbrıs’a askeri müdahale yapılmasına 

kamuoyu hazırdı. İnönü’nün de ciddi olarak Kıbrıs’a bir askeri müdahale yapılması taraftarıydı. 

Mektubun içeriği hakkında 13 Ocak 1966 tarihli Hürriyet gazetesinde yayınlanmasına kadar 

çeşitli rivayetler dolaşmıştır23.  

Mektup, Türk-Amerikan ilişkilerindeki etkisiyle, Türk dış politikasının sınırlamaları konusunda 

açtığı yeni perspektiflerle Johnson mektubunun sonuçları bugün de devam etmektedir. 

Diplomasi tarihinde etkileri bu kadar derinlere giden bir ikinci belge bulmak gerçekten zordur. 

Bazı yargıların haksız ve yanlış olduğu da ortaya çıkıyor. Bunlardan bir tanesi, o zaman çok 

yaygın olan Amerika'nın Yunanistan'ı Türkiye'ye tercih ettiği yolundaki iddiadır. Yön Dergisi 

adaya tek taraflı bir askeri müdahalenin riskli olduğunu yazmıştı24. 1964 Eylül sayısıda ise 

 
21 İlhan Selçuk, “Akkoyun, Karakoyun”, Cumhuriyet, 28 Ağustos 1964; “Kolomb’un Yumurtası”, 

Cumhuriyet, 31 Ağustos 1964 
22 Haluk Şahin, Johnson Mektubu, İstanbul, Mart 2002, s.46 
23 Türkiye’nin o dönem çıkartama yapamayacağı çok açıktı. Ancak konu Türkiye’nin adaya bir 

müdahalesinden çok çıkabilecek bir Türk-Yunan savaşından korkulmuştur. Diğer taraftan bazı yazarlar 

konuyu adaya müdahale çerçevesinde ele almıştır. H. Şahin, Türkiye üzerine araştırmalar yapan 

Amerikalı tarihçi George S. Harris'in Türk-Amerikan ilişkilerini konu alan bir kitabından da alıntı yapıyor: 

"Amerikalıların, güneyde asker topladığını ve gemilere yüklendiğini nasıl olsa öğreneceğini, o zaman 

Yunanistan'a ve Kıbrıslı Rumlara baskı yaparak gerilemelerini sağlayacağını umuyordu. Herhalde 

Washington'un kendisine 'Sadece barışçı yolları kullanın' türünden bir uyarı göndereceğini bekliyordu 

ki, böyle bir uyarı ordu içindeki 'şahin'lere karşı kullanabileceği bir koz olacaktı..." Ancak Haris, diğer 

eserinde bu mektubun Türk-ABD ilişkilerine büyük zarar verdiğini de ifade etmektedir. Diğer bir 

yorumda Johnson'ın mektubunu, büyük devlet adamı İsmet İnönü adeta tahrik etmiş, neredeyse zorla 

yazdırmış, böylece Türk ordusunun kendisini rizikoya atmasını önlemiştir. Kıbrıs önlerinde alınacak bir 

askeri yenilgi, sadece Kıbrıs'ın değil, Türkiye'nin de kaderini değiştirirdi. Yunanlılara, Rumlara yenilerek 

itibarını kaybetmiş bir ordu, Türkiye'nin atacağı her adımda bir faktör ve ayak bağı olurdu. Türkiye ile 

Yunanistan arasında arabuluculuk yapan Birleşmiş Milletler temsilcisi Dean Acheson'un, "Amerika, 

Türkiye'nin antlaşmalardan doğan müdahale hakkını önlemekle büyük bir sorumluluk yüklenmiştir" 

sözlerine yer veren Şahin, mektubun, Türkiye'nin askeri olarak Kıbrıs'a müdahale edecek yeterliliğe 

ulaştığında, bir avantaja dönüştüğünü belirtmiştir. Cüneyt Arcayürek’in kitapta yayımlanan 

görüşlerinde, Türkiye'nin Johnson'ın mektubundan çıkardığı başka bir dersi ise şöyle anlatıyor: "Türkiye 

kendi hayati çıkarlarını korurken, kullanacağı silahlar konusunda önemli bir ders çıkardı. Ne diyordu 

ABD Başkanı Johnson'ın mektubu? 'Benim sana verdiğim silahlarla bunu yapamazsın' diyordu. O 

zaman anlaşıldı ki, silah açısından tek bir devlete bağımlı olmak iyi bir şey değil. Bu mektuptan sonra 

çıkarma gemileri yapılmaya başlandı."  
24 Yön Dergisi, 1 Mayıs 1963 



Malazgirt Tarih Araştırmaları Dergisi, 1(1), 2025 

 

6 

 

Makariosun adım adım Kıbrısı ele geçirdiğini ileri sürerek Türk tezine bir anlamda destek 

vermekte idi25. Bunun nedeni Türk basınında ABD aleyhinde yazılara, yorumlara sıkça 

rastlanmaya başladı. Aslında ABD arabulucu rolü üstlenirken sempati ibresinin Türkiye'ye 

daha yakın olduğu anlaşılmaktadır. Basında Johnson'un azılı bir Türk düşmanı olduğu çok 

yaygın olan kanaat idi. Ancak ABD belgelerinde Johnson’un çok açık bir şekilde Yunan 

Başbakanını eleştirdiği görülmekte de olup ABD belgelerinde rastlanmaktadır. 

ABD’nin 5 Haziran tarihinde Türk hükümetinden müdahale kararını ertelemesini istemesi Türk 

basınında şu nokta da tepkiler toplanmıştır.  ABD, bu davranışı ile Kıbrıs sorununun çözümünü 

Türkiye aleyhine tıkamıştır. Ayrıca ABD, bu tutumuyla Türk dış politikasının iki temel ilkesini 

tartışmalı hale getirmiştir. Bunlardan ilki bağımsızlık konusudur. Bağımsızlık: Türkiye’nin dış 

politika kararında bağımsız olup olmadığı, özellikle ABD ile girişilmiş olan ilişkilerin ülke 

bağımsızlığını zedeleyecek bir nitelik kazanıp kazanmadığıdır. Diğeri ise Güvenlik idi. 

Türkiye’nin milli güvenliğini sağlamak amacıyla katılmış olduğu ve dış politikasının temel 

bağlantısını oluşturan NATO’nun Türkiye’nin güvenliğini sağlamada yeterli ve hatta zararlı 

olup olmadığı tartışılmaya başlanmıştır26. Bu tarihten sonra Türkiye’de ABD karşıtlığı giderek 

artmıştı. Yön dergisinde çıkan bir yazıda “Türkiye’nin talihsizliği dostlarının Enosisçi yani Türk 

çıkarlarına karşı, dost olmadıklarının ise Enosis aleyhtarı yani Türk çıkarlarına daha yakın 

bulunması olmuştur. Bu ters durumda Amerika’nın dümen suyuna giderek eninde sonunda 

Enosis’i kabullenmek zorunda kalmak yerine Türkiye, bu ters durumu düzeltmeli ve ondan 

yararlanmalıdır” ifadeleri Türkiye’nin içinde bulunduğu çelişkiyi ortaya koymaya çalışırken 

Sovyet Rusya ile yakınlaşmayı ima etmekte idi27. Türkiye’nin Batı bloğundan ayrılıp bağımsız 

dış politikaya yönelmesi Yön dergisinde sıkça dile getirildi. 

Burada Johnson “Türkiye, Sovyetler Birliğinin Türkiye’ye müdahale sonucunu doğuracak bir 

adım atacak olursa, öteki NATO üyelerinin Türkiye’ye yardım yükümlülükleri bulunup 

bulunmadığını henüz gözden geçirmediklerini” söyleyerek bir Sovyet saldırısı karşısında 

Türkiye’yi bırakabileceklerini ima ederek tehdit etmişti. Johnson’un mektubu oldukça sert idi. 

Dengeyi sağlamak için Washington’daki Yunan elçisini çağırarak ABD’nin Yunanistan’ı olası 

bir savaştan koruduğunu gelecekte bu kadar şanslı olamayacağını belirtti. Kıbrıs konusunda 

Türkiye ile görüşmelere başlamalarını bunu yapmadıkları takdirde Türkleri daha fazla 

engelleyemeyeceği yönünde uyardı. Panandreu yaşlı idi. Onun oğlu Andreas Papandreu anti-

Amerikancı olduğundan babasının etkisinde kalarak ABD ile iş birliğine gitmeyi reddetti.  

Yunanistan, savaş istemediğinden Grivas’ı geri çağırdı28. 

Türkiye’nin sert tepkisi üzerine Johnson, İnönü’yü sorunları görüşmek için Washington’a 

davet etti. Türk basını buna olumlu bakmamışsa da İnönü daha ılımlı davranarak daveti kabul 

 
25 Yön Dergisi, 25 Eylül 1964; Yön Kıbrıs konusunu daha çok iktisadi ve eğitim boyutundan ele 

almaktaidi. 
26 Duygu Sezer, Kamuoyu ve Dış Politika, Ankara, 1972, ss.238-239 
27 “Kıbrıs Gerçeği”, Yön Dergisi, 25 Ekim 1964, s.8 
28 T.W. Adams, “The American consern in Cyprus”, The Annals of the American Acedemy of Political 

and social Science, 1972; 401, S.95, s.102; İlhan Selçuk Tarafsız ve bağımsız bir dış politika 

izlenmemesi gerektiğini savunmaktay idi. İlhan Selçuk, “Tarafsızlık ve Bağımsızlık”, Cumhuriyet, 19 

Haziran 1964 



Malazgirt Tarih Araştırmaları Dergisi, 1(1), 2025 

 

7 

 

etti29. 21 Haziran’da Johnson’un gönderdiği özel uçakla ABD’ye giden İnönü orada görkemli 

bir törenle karşılandı. Toplantılardan ise bir sonuç alınamadı. Dönüşte İngiltere’ye uğrayan 

İnönü İngiliz Dışişleri bakanı, kendisine, eğer Kıbrıs Yunanistan’a verilecek olursa Türkiye’nin 

buna karşılık ne isteyeceğini sordu. İnönü, bu soruya “siz kimin malını kime veriyorsunuz? 

diye tepki gösterdi. Bu gelişmekler üzerine ABD ile İngiltere Kıbrıs konusunda yeni bir plan 

hazırladı. Bu ABD Dışişleri bakanının hazırladığı Achenson planı idi.  Acheson planına Türk 

basını şiddetle karşı çıkarak ABD’ye duyulan güvensizliği daha da artırdı.  Buna göre 

Türkiye’ye ada da bir üs verilmesini ve Türklerin çoğunlukta olduğu bölgelerde özerk 

kantonlar oluşturulacaktı. İnönü buna olumlu yanıt vermesine karşılık Makarios reddetti. Bu 

ortamda Rumlar tekrar harekete geçti. Bunun üzerine Türk donanması 31 Temmuz’da 

manevralar yaparak yeni bir krizin çıkmakta olduğunun haberini bir bakıma verdi.  

Rumlar Türklerin yaşadığı Erenköy bölgesine saldırınca Türk jetleri de orayı bombaladı. 

Rumların saldırılara askeri güç kullanarak karşılık veren Türkiye aynı zamanda Johnson’a da 

bir cevap verirken, diğer yandan Türkiye’nin müdahalesine kayıtsız kalamayız diyen 

Yunanistan’a da karşılık verilmiş oluyordu.  8-9 Ağustos’ta Türk jetlerinin Rumları 

bombalaması Rum saldırılarını durdurduğu gibi yurtta da büyük sevine neden olmuştur30. 

İnönü, Amerikan elçisine Kıbrıslı Türklerin çağrısına daha fazla sessiz kalamayacaklarını 

belirtti. Yunanistan, ABD’ye Türk askeri müdahalesi durmadığı takdirde Yunanistan’ın işe 

karışacağını belirtmiştir. Diğer taraftan Makarios Sovyetler ve Mısır’a başvurarak yardım talep 

etti. Bu arada Sovyetler Birliği, Kıbrıs’ın bağımsızlığını desteklemek için Adaya yardım kararı 

Türk basınının olumsuz tepkisini çekti.  Bu durum Türk Yunan ilişkilerini germiş ve İnönü 

Eylül’de verdiği bir demeçte Türk-Yunan savaşının çıkma ihtimalinden bahsetmiştir.  Kıbrıs’ın 

bağımsızlığını desteklemek amacı ile Sovyetler Birliğinin açıkladığı Kıbrıs’a yardım kararı Türk 

basınında olumsuz tepkilerle karşılanmıştır. 15 Ağustos’ta Sovyetler Birliği Kıbrıs’ın 

bağımsızlığını ve hürriyetini destekleyeceğini bildirmesi Türkiye’yi emperyalist ülkelerden 

aldığı cesaretle, Kıbrıs’ın içişlerine karışmakla, istila teşebbüsüne geçmekle ve bağımsızlığına 

kastetmekle suçladı. Sovyetler bu durumda Kıbrıs meselesini NATO’yu zayıflatacak bir olay 

olarak görmüştür31. Diğer taraftan da Makarios Enosisi arka plana iterek Türkiye’ye karşı bir 

bağımsızlık mücadelesi şekline döndürmeye çalışmıştır. Kıbrıs konusu bundan sonra 

uluslararası ilişkilerde bağımsızlık yanı ağır basmaya başlamıştır. Özellikle de üçüncü dünya 

ülkeleri sorunu bu şekilde görerek ve kendi bağımsızlık mücadelelerinde yakınlıklarını 

görmedikleri ve Batı yanlısı Türkiye’nin siyasetini Adanın bağımsızlığına bir tehdit olarak 

algılamışlardır.  

Ağustosun sonuna doğru Cenevre’de Kıbrıs ile görüşmeler yarıda kesilince, Türkiye’de 

Amerika ve Yunanistan aleyhine gösteriler yapıldı. ABD, çözüme yanaşmayan Yunan 

 
29 Cihad Baban, “Türk-Amerikan Dostluğu imtihan Geçiriyor”, Ulus, 22 Haziran 1964; Ecvet Güresin, 

“Formüller”, Cumhuriyet, 24 Haziran 1964 
30 Türkiye’nin adaya müdahalesinin gerekçesi Birleşmiş Milletlerin Güvenlik güçlerinin Kıbrıslı Rumların 

imha hareketleri durduramayacaklarını açıklamaları üzerine Türkiye, Garanti Antlaşmasının hükümleri 

gereğince müdahale etti.  Dışişleri Belleteni, S.2, Ekim 1964, s.26 
31 Ecvet Güresin, “Sovyet Yardımı”, Cumhuriyet, 18 Ağustos 1964; Cihad Baban, “Slav Diplomasisi ve 

Batı Dünyası”, Ulus, 19 Ağustos 1964 



Malazgirt Tarih Araştırmaları Dergisi, 1(1), 2025 

 

8 

 

hükümetine 32çok sert çıktı. Ancak ABD’nin Yunanistan’a karşı çıkışı Türk basınında yer 

almaması, ABD’nin Yunan isteklerini yerine getiren bir devlet olarak algılanmasına yol açtı. 

Türk basını ABD’nin Enosis’e kaydığını, Kıbrıs’ı Yunanistan’a verdiğini sandı33. Oysa ABD, 

Kıbrıs’ın ikinci bir Küba olmasından kaygılanmaktaydı. Makarios’un Komünizm aleyhinde bir 

şey söylememesi, Sovyet desteği araması ABD’yi kaygılandırıyordu. Kıbrıs Dışişleri Bakanı 

Kyprianou’nun bir heyetle Moskova’yı ziyaret etmesi bu yargıyı güçlendiriyordu. Burada açılan 

bazı pankartlarda “Dolarınla bizi satın alamazsın”, “Amerika bizim gururumuzla oynama” gibi 

pankartlar taşındı. İzmir Fuarında halk Amerikan standı dışında Rusya ve Mısır’ında stantlarına 

saldırılırda bulunuldu. Ankara’da da ABD aleyhine gösteriler yapıldı. İnönü’nün çağrısı üzerine 

toplanan Meclis oturumunda İnönü, “durumun Türk-Yunan savaşına doğru gittiğini, ABD’nin 

Kıbrıs sorununa yanlış teşhis koyduğunu söyledi. 6 Eylül’de CHP ortak grup toplantısında 

İnönü, “Enosisin ilanı savaş demektir” diyerek Türkiye’nin kararlılığını bir kez daha gösterdi. 

4. Türk Solunun Tepkisi 

1965 seçimlerinde Batının Türk karşıt politikasının yansıması iç politikaya da yansıdı. Bu 

seçimlerde TİP 15 milletvekilliği kazanarak Türk solunun bu partide buluşmasına neden 

olmuştur. Sol kesimin daha önce Türkiye’deki sosyal adaletsizliğe, sendikalaşma gibi konulara 

ağırlık verirken Kıbrıs krizinden sonra ABD emperyalizmine vurgusu attı. Yön dergisinde 

İbrahim Çamlı tarafından yayınlanan yazıda 1963 Kanlı Noel ini bir jenosid olarak adlandırmış 

olup Türk hükümetinin askeri olarak karşılık verme hakkının olduğunu savunmuştur. Aynı 

zamanda anlaşmanın sağladığı garanti hakkının makul seviyede kullanabileceğini belirterek 

iktidarın izlediği dış politikaya destek vermiştir34. NATO’ya üyelik sorgulanmaya başlarken 

bağımsız dış politika izlenmesi gerektiği sıkça vurgulanırken Türkiye’nin çözümü NATO içinde 

aramasının hata olduğunu belirtti.  Johnson mektubu Türkiye ile ABD arasındaki ilişkileri 

güvensiz bir zemine oturttu. Sol eğilimli dergilerde ABD karşıtı yazılar 1965’ten sonra 

görülmeye başladı. Vietnamın ABD’ye karşı verdiği savaş Türk solunun gözünden 

kaçmıyordu. Makarios’un Enosis karşıtı bir politika izlerken Türkiye’nin Kıbrıs konusundaki 

pasif politikası eleştirilmekte idi. Türkiye, uzun süre Batının yanında yer almasına rağmen 

Kıbrıs gibi haklı olduğu bir konuda batıdan destek görememesini büyük bir hayal kırıklığı 

yaratmıştır. Johnson mektubu o zamana kadar dünyada ABD’ye “go home” demeyen Türk 

halkı bu tarihten sonra tutumunu değiştirecektir. Dünyada artan bağımsızlık yanlış 

hareketlerden de etkilenerek Türkiye’de ABD karşıtı bir hava oluşurken sol akımlar da 

güçlenmesine uygun bir atmosfer oluşmuştur. Diğer taraftan Türkiye, Kıbrıs’a bir çıkarma 

yapma gücünden yoksun olduğu açığa çıkmıştır. Bundan sonra Türkiye, yeni bir krizde askeri 

müdahaleye gerek kaldığı takdirde benzer sıkıntı yaşamaması için bu eksikliği gidermeye 

çalışacaktır.  Türkiye, bu olumsuz koşullara rağmen 7-8 Ağustos’ta adayı bombalayarak 

Johnson mektubunu da aynı zamanda cevaplamıştır. ABD’nin dümen suyundan gitmediğini 

bütün dünyaya göstermiştir. ABD, Türkiye’nin Kıbrıs’a müdahale etmesinden çok bir Türk-

Yunan savaşı çıkacağından endişe etmiştir.  

 
32 Wasington’daki Yunan elçisine Başkan Johnson, Yunanistan’ı Pire’ye, ABD’yi de file benzetti. H. W. 

Brands, “America Enters the Cyprus Tangle”, Middle Eastern Studies, Vol. 23, No. 3 (Jul., 1987), pp. 

358 
33 İlhan Selçuk, “19 bin km sonunda”, Cumhuriyet, 4 Temmuz 1964 
34 İbrahim Çamlı, “Kıbrış Gerçeği”, Yön dergisi, 2 Ekim 1964 



Malazgirt Tarih Araştırmaları Dergisi, 1(1), 2025 

 

9 

 

Türk solu ağırlıklı olarak iç politikaya yönelik söylemleri varken bu tarihten sonra anti-

emperyalist bir söyleme yöneldi. Sol kesim ABD emperyalizmini daha çok dillendirirken, aynı 

zamanda ABD’ye Türklerin bakışı giderek olumsuzlaştı.  ABD karşıtlığı, emperyalizm Sol 

yayınlarda daha çok vurgulanmaya başladı. Bunun arkasından gösterilerde “Yankee Go 

Home” sloganları duyulmaya başlandı. Türk Soluna ait yayınlarda Türkiye’nin bir Amerikan 

sömürgesi olduğu iddia edildi. Türk vatandaşlarının büyük bir bölümü bu yayınlar, gösteriler 

nedeni ile ABD’ye karşı kuşku duymaya başladı. Ancak bu olumsuz düşünceler Türk Dış 

Politikasına yansımadı. Türkiye, NATO’dan ayrılması gibi konular tartışmaya açılmadı. 

TİP, Türkiye’nin NATO üyeliğini tartışmaya açmış, Türkiye’nin NATO’dan çıkmasını 

savunurken, Türkiye ile NATO arasında bir çıkar birliğinin olmadığını vurguladı. Bağımsız dış 

politika daha çok dillendirildi35. Yön dergisi ise Kıbrıs konusunda Enosis’i kabul etmemesi 

istenirken Batıya bağlılığın bedelini Johnson mektubuyla ödendiğini, sonuç olarak Enosis’i 

karşı yeterli direnç gösteremediğini ileri sürdü. Kıbrıs’ta yaşanan durumun NATO’ya girmenin 

bedeli şeklinde yorumlamıştır36.  ABD karşıtlığı sol kesimde 1964 yılından sonra daha fazla dile 

getirildi. 24 Aralık 1965 Yön dergisi “NATO’nun İhaneti” başlığı ile yayınlandı. Burada NATO 

üyeliğinden ayrılma sorunu dile getirilmeye başlandı. NATO’ya üyeliğimiz Batının çıkarları 

doğrultusunda olup, milli çıkarlara hizmet etmediği vurgulandı. Bu tarihlerde Meclis’te Kıbrıs 

üzerine görüşmeler yapılmaktaydı37.  

Türk solu ABD ile ilişkileri sorgulamakta dış yardımlara da olumsuz bakmaktadır. Yön dergisi 

dış yardımı Türkiye’nin sömürgeleşmesinde en önemli adımlardan biri olarak değerlendirdi38. 

Yayınlarında Mustafa Kemal ekonomik bağımsızlığı devletçi yöntemle aştığı dile getirildi. 

Sonraki iktidarlar, kapitalist kalkınma yolunu benimseyerek Türkiye’nin bağımlı hale geldiğini 

ileri sürdü. Bu politikanın sonucunda yer altı kaynakları ABDli şirketlere verildiğini iddia edildi. 

Türk solu milliyetçi bir tonu sıkça bu tarihten sonra kullanılmaya başlarken Mustafa Kemal’in 

emperyalizme karşı mücadele ettiği kuvvetle vurgulandı. Yeni dönem olarak adlandırılan 

1965-1980 yılları arasındaki Türk dış politikası, genellikle ABD’ye karşı olunan ve bağımsızlığı 

yeni kazanmış olan ülkelerle ilişkilerin geliştirildiği, diğer taraftan ise Sovyetler ile 

münasebetlerin zirve yaptığı bir dönem olmuştur. Johnson mektubu sonrası, Türkiye’de ABD 

karşıtı görüş ve eylemlerin arttığı bir ortamda Amerikan askeri personeli ile ilgili birçok 

problem oluşmaya başlamıştır. Özellikle 1968’de sayıları 24.000 olan Amerikan askeri 1970’te 

16.000’a indirilmiştir.39 Diğer taraftan Türkiye, NATO kapsamında oluşturulan çok taraflı 

nükleer deniz gücüne katılmaktan vazgeçmiştir.40 İç politika malzemesi olan ABD sorunu, 

1965 genel seçimlerinden başarılı bir şekilde ayrılan İşçi Partisi’nin ABD ve NATO karşıtlığı 

üzerinden dillendirilen dış politika görüşleri, önemli sürecin göstergesi haline gelmiştir. 

Özellikle 1965-1971 yılları arasında Batı bloku karşıtlığı üzerinden, başta üniversiteler olmak 

üzere muhtelif birçok şehirde gösteriler artmıştır. Bu konsensus içerisinde iktidara gelen 

Adalet Partisi, ABD ile ikili ilişkileri yeniden gözden geçirme kararını aldı. ABD ise Soğuk 

 
35 İlhan Selçuk, “Bağımsızlık gene Bağımsızlık”, Cumhuriyet, 4 Eylül 1964; “Bağımsızlık Ülküsü”, 26 

Aralık 1964 
36 “NATO’ya Girişimizin 15 inci Yılında NATO Uğruna Kıbrıs Elden Gidiyor”, Yön, 1967, S.203, s.4 
37 Millet Meclisi Tutanak Dergisi, (1965-1966), C.2, ss.28-45, ss.153-180 
38 Doğan Avcıoğlu, “Türkiye’deki Amerikan Üsleri”, Yön 1965, S.142, s.3 
39 Edi: Baskın Oran, Türk Dış Politikası, s. 693. 
40 Ali Balcı, Türk Dış Politikası, İlkeler, Aktörler, Uygulamalar, Etkileşim Yayınları, İstanbul, 2013, s. 118. 



Malazgirt Tarih Araştırmaları Dergisi, 1(1), 2025 

 

10 

 

Savaş döneminden itibaren Türkiye yönelik askeri ve ekonomik yardımları rafa kaldırdığını 

açıkladı. Bu durum iki ülke arasında sorunsal silsilesinin yeniden gözden geçirilmesi fikrini ön 

plana çıkardı. 

Sovyetlerle Türkiye arasında Stalin’in ölümü ile başlayan normalleşme süreci, Türkiye’nin 

ABD’ye yönelik nötr politikası iki ülke arasında ilişkilerin gelişmesine yardımcı olmuştur. İlk 

olarak Sovyet dışişlerinden Podgornyi’nin 1965’te Türkiye’yi ziyaret etmesi, diğer taraftan 9-

16 Ağustos 1965’te Başbakan Suat Hayri Ürgüplü’nün Moskova ziyareti, iki ülke arasında 

ilişkilerin ılımlı sürecinin başladığının kanıtıydı.41 Görüşmelerde Sovyetlerin Kıbrıs konusunda 

Türkiye’yi destekleme konusu ve ekonomik yardımların başlatılması kararı alındı. Bu 

görüşmelerden sonra Sovyetlerin desteğiyle İskenderun Demir Çelik, İzmir Aliağa Rafinerisi, 

Seydişehir Alüminyum gibi tesislerin yapımına başlandı. Ayrıca 1967 Eylül’ünde Başbakan 

Demirel’in Moskova ziyareti, Türkiye dış politikasında ABD yerine, Sovyetlerin yer aldığının 

göstergesi olarak yorumlandı.42 Ancak bu durum Türkiye’nin Batı bloğundan ayrılmasını 

gerektirmiyordu. Türkiye katı Batı yanlısı bir politikadan uzaklaştığının işareti idi. Bu ilişkinin 

boyutunun Sovyetler açısından ise olumlu tarafı; öncelikle bir NATO ülkesi olan Türkiye’nin 

yönünü kuzeye çevirmesi, ABD’ye alınmış önemli bir kazançtı. Diğer taraftan Türkiye hem 

Ortadoğu hem de Avrupa’ya uzanan bir köprü vazifesi konumunda olması, Sovyetlerin dış 

politikası açısından önemliydi. Türkiye ile ilişkiler normalleşmişti. Sovyetler her ne kadar rejim 

ihracını durdurduklarını belirtseler de, bu amaçlarını sürdürmek istediklerinin emareleri 

bulunuyordu. Türkiye’nin Komünizm tehlikesi korkusu bir nebze azaldığını, en azından 

Sovyetlerin Türk sol kesimine destek vermeyeceklerinden emin oldu. Türkiye’de Amerikan 

karşıtı güçlü bir atmosfer oluştu. Amerikan karşıtlığı Türk akademisyenlere de sıçradı. 

Ankara’da 38 öğretim üyesi yayınladıkları ortak bildiride ABD’nin Kıbrıs ve Vietnam 

politikalarını değiştirmesi istenirken, Türkiye’nin bağımsızlığı için savaşan ulusların karşısında 

değil, tamamen yanında yer alan bir dış politika izlemesi istendi43. 

5. Sonuç  

Johnson mektubu Türkiye’de Batı karşıtlığını anti-amerikancılığa yönlendirirken, Yön dergisi 

etrafında toplanan yazarlar hükümetin izlediği politikayı sert şekilde eleştirdiler. Sol kesim, 

Mustafa Kemal’i referans alarak bağımsız bir dış politikaya yönelmesi gerektiğini, 3. Dünya 

ülkeleri saflarında yer almasını savundu44. Türk solu daha çok sosyal adalet, sendikacılık, işçi 

hakları, toprak reformu, Türkiye’nin düzeni gibi konulara ağırlık verirken, Kıbrıs meselesinden 

sonra dış politikayla da yakından ilgilenmeye başladı.  Kıbrıs konusunda Türk solu genel 

olarak Türk tezine yakın görüşleri savunurken izlediği politikayı pasif bulmakta idi. Kıbrıs 

krizinin getirdiği ortam içerisinde milliyetçi söylemleri de kullanmaktan çekinmedi.  Kıbrıs 

konusunda adaya müdahale konusunu tartışması, Türkiye’nin Kıbrıs konusunda haklı olduğu 

vurgulanırken, ABD’nin izlediği politika daha çök eleştirilmeye başlandı. Johnson mektubu 

sonrasında Türk solu Amerikan karşıtlığını temel şiar olarak benimsedi. Bu süreci Yön 

dergisinde izlemek mümkündür. Kıbrıs’ çıkarma yapılmasının ABD tarafından engellenmesi 

 
41 Galia Golan, Soviet Policies In the Middle East, Cambridge University Press, Cambridge, 1990, s. 

250. 
42 Golan, Soviet Policies In the Middle East, s. 250-251. 
43 Cumhuriyet, 29 Kasım 1965 
44 Mehmet Ali Aybar, TİP Tarihi 3, BDS yayınları, s.88 



Malazgirt Tarih Araştırmaları Dergisi, 1(1), 2025 

 

11 

 

Sol kesimde milliyetçi duyguları artırmıştır. Kıbrıs sorununun duygusal atmosferi içinde 6. 

Filo’nun Türkiye’yi ziyaret etmesi protestolarla karşılanmış, karaya ayak basan askerler sol 

eğilimli üniversiteli öğrenciler tarından denize atılmıştır. 

1964 yılında ABD’nin Vietnam ile savaşa girmesi, ABD’de başlayan barış yanlısı gösteriler, 

Türk kamuoyuna da yansıdı. Arkasından Ortadoğu’daki Arap İsrail Savaşı Filistin Kurtuluş 

Örgütünün faaliyete geçmesi ister istemez Türk solunu etkiledi. Kıbrıs konusunda Türk tezini 

desteklemeyen ABD’ye giderek kızgınlık artarken, ABD yardımlarının ise Türkiye’nin geri 

kalması için bir araç olarak değerlendirildi.  Üniversitelerde Fikir Kulüplerinin kurulması, 

Öğrenci eylemleri, Solcu öğrencilerin Filistin kamplarında eğitim görmeleri ile Türk solu ABD 

emperyalizmine karşı bir savaşı başlattığını ilan ediyordu.  ABD Başkanı Johnson’un Türk 

tezine destek vermemesi, Adaya müdahaleye karşı çıkması sol kesimin ABD karşıtlığını 

artırmıştır. 



Malazgirt Tarih Araştırmaları Dergisi, 1(1), 2025 

 

12 

 

Kaynakça 

ABD Document, NLJ, 84-338, Nars Date, 12.7. 84 

Adams, T. W. “The American Consern in Cyprus”, The Annals Of The American Acedemy of Political And Social 

Science, 1972; 401, S. 95, s.102 

Ahmad, Feroz. Türkiye’de Çok Partili Politikanın Açıklamalı Kronolojisi 1945-1971. Ankara: Bilgi Yayınevi, 1976. 

Arcayürek, Cüneyt. Yeni Demokrasi Yeni Arayışlar (1960-196).  Ankara: Bilgi Yayınevi, 1985. 

Avcıoğlu, Doğan; “Türkiye’deki Amerikan Üsleri”, Yön Dergisi, 1965, S.142, s.3 

Avcıoğlu, Doğan, “Kıbrıs Gerçeği”, Yön Dergisi, 25 Ekim 1964, s.8 

Aybar, Mehmet Ali. Türkiye İşçi Partisi Tarihi. Cilt 3. İstanbul: BDS Yayınları, 1988. 

Baban, Cihan. “Açık Konuşmanın Zarureti”, Ulus, (8 Haziran 1964), 2. 

Baban, Cihan, “Kıbrıs, Amerika ve Türkiye”, Ulus, (7 Haziran 1964), 2. 

Baban, Cihan, “Türk-Amerikan Dostluğu İmtihan Geçiriyor”, Ulus, (22 Haziran 1964), 2. 

Balcı, Ali. Türk Dış Politikası, İlkeler, Aktörler, Uygulamalar. İstanbul: Etkileşim Yayınları, 2013. 

Brands, H.W; “America Enters the Cyprus Tangle”, Middle Eastern Studies, Vol. 23, No. 3 (Jul., 1987) 

Cumhuriyet, 29 Kasım 1965 

Dışişleri Belleteni, S.2, Ekim 1964, s.26 

Foregin Relation s of the United States, 1964-1968, Cyprus; Greece; Turkey. V. XVI 

Golan, Galia. Soviet Policies in the Middle East, London: Cambridge University Press, Cambridge, 1990 

Güresin, Ecvet; “Pısırık Politika”, Cumhuriyet, (7 Haziran 1964), 3. 

Güresin, Ecvet; “Formüller”, Cumhuriyet, (24 Haziran 1964), 3. 

Güresin, Ecvet; “Sovyet Yardımı”, Cumhuriyet, (18 Ağustos 1964), 3.  

Haris, George S. Troubled Allıance Turkish American Problems in Historical Perspective 1945-1971. Washington: 

Aei Hoover Policy Studies, 1972. 

Karadeniz, Zeynep -İlhan Akdere. Türkiye Solu’nun Eleştirel Tarihi. Cilt 1, İstanbul: Evrensel Basım Yayın, 1994.  

Papandreu, Andreas G. Namlunun Ucundaki Demokrasi, Ankara: Bilgi Yayınevi, 1988. 

Oberling, Pierre. The Road to Bellapais, New York: Colombia Univercity Press, 1982. 

Oran, Baskın. (ed.). Türk Dış Politikası. İstanbul: İletişim Yayınları, 2002. 

Sezer, Duygu. Kamuoyu ve Dış Politika. Ankara: Ankara Üniversitesi Yayınları, 1972. 

Şahin, Haluk. Johnson Mektubu, İstanbul: Gendaş Yayınları, 2002. 

Selçuk,İlhan; “Milli Şuur ve Dış Politka”, Cumhuriyet, (25 Temmuz 1964), s. 3. 

Selçuk, İlhan; “Akkoyun, Karakoyun”, Cumhuriyet, (28 Ağustos 1964), s.3. 

Selçuk, İlhan; “Kolomb’un Yumurtası”, Cumhuriyet, (31 Ağustos 1964), s. 3 

Selçuk,İlhan, “Tarafsızlık ve Bağımsızlık”, Cumhuriyet, (19 Haziran 1964), s. 3. 

Selçuk, İlhan; “19 Bin Km Sonunda”, Cumhuriyet, (4 Temmuz 1964), s. 3. 

Selçuk,İlhan;, “Bağımsızlık Gene Bağımsızlık”, Cumhuriyet, (4 Eylül 1964), s. 3  

Selçuk,İlhan; “Bağımsızlık Ülküsü”, Cumhuriyet (26 Aralık 1964), s. 3. 

Türkiye Büyük Millet Meclisi Tutanak Dergisi, (1965-1966), C.2. 

Yön; “NATO’ya Girişimizin 15 inci Yılında NATO Uğruna Kıbrıs Elden Gidiyor”, 1967, s. 203 

 



MATAD 
 

E-ISSN: 3062-4363 

 

 

 

Yazar(lar) / Author(s) 

Öğr. Gör. Ümran Erkoyuncu  

Solhan Sağlık Bilimleri Meslek Yüksek Okulu, 

Bingöl-Türkiye. 

e-posta:  uerkoyuncu@bingol.edu.tr. 
(Sorumlu Yazar/Corresponding author)  

Malazgirt’in 1927 Genel Nüfus Sayımına Göre Demografisi  

Öz 

Malazgirt, Türk tarihi içinde önemli bir konuma sahiptir. Selçuklu Sultanı Alparslan, 1071’de 

Bizanslılara karşı kazandığı zafer ile Türkler’in Anadolu’yu yurt edinmesini sağlamıştır. Türk 

medeniyeti ve tarihi açısından önemli bir yere sahip olan Malazgirt, birçok uygarlığa ev sahipliği 

yapmış bir coğrafya olarak tarihi, kültürel ve toplumsal açıdan zengin bir birikime sahip olmuştur. 

Malazgirt, coğrafik olarak Doğu Anadolu Bölgesinde, kuzeyinde Erzurum’a bağlı Karayazı ilçesi, 

batısında Muş’a bağlı Bulanık ilçesi doğusunda Ağrı’nın Patnos ve Tutak ilçeleri, güneyinde ise 

Bitlis’in Ahlat ve Adilcevaz ilçeleri yer almaktadır. Malazgirt, birinci derece deprem bölgesinde 

bulunmaktadır. Bu çalışmada Malazgirt ilçesinin nüfus verileri, 1927 yılında yapılan genel nüfus 

sayımı verileri kapsamında değerlendirilmiştir. 1927 yılında yapılan ilk genel nüfus sayımı verilerine 

göre Bitlis’e bağlı ilçe olan Malazgirt 3.201’i kadın, 3.765’i erkek olmak üzere toplam 6.966 nüfusa 

sahip olan düşük nüfuslu yerleşim alanlarından birisiydi. Yapılan bu çalışma ile cumhuriyetin ilk 

dönemlerinde Malazgirt ilçesinin toplumsal, sosyal, ekonomik ve demografik yapısı 1927’de 

hazırlanan Türkiye Cumhuriyeti Başvekalet İstatistik Umum Müdürlüğünün Umumi Nüfus Tahrirleri 

ışığında ele alınacaktır. 

Anahtar Kelimler: Nüfus Sayımı, Malazgirt, Demografik özellikler, Sosyal değişim, Kültürel 

değişim. 

Demography of Malazgı ̇rt According to the 1927 General Census  

Abstract 

Malazgirt has an important position in Turkish history. The Seljuk Sultan Alparslan ensured that 

the Turks made Anatolia their homeland with his victory over the Byzantines in 1071. Malazgirt, 

which has an important place in terms of Turkish civilisation and history, has a rich historical, 

cultural and social accumulation as a geography that has hosted many civilisations. Malazgirt is 

geographically located in the Eastern Anatolia Region, Karayazı district of Erzurum in the north, 

Bulanık district of Muş in the west, Patnos and Tutak districts of Ağrı in the east, and Ahlat and 

Adilcevaz districts of Bitlis in the south. Malazgirt is located in the first degree earthquake zone.  

In this study, the population data of Malazgirt district were evaluated within the scope of the 

general census data conducted in 1927. According to the data of the first general census in 1927, 

Malazgirt, which was a district of Bitlis, was one of the low-populated settlements with a total 

population of 6,966, of which 3,201 were women and 3,765 were men. With this study, the social, 

social, economic and demographic structure of Malazgirt district in the early periods of the 

republic will be discussed in the light of the General Population Surveys of the Republic of Turkey 

General Directorate of Statistics of the Republic of Turkey prepared in 1927.   

Keywords: Census, Malazgirt, Demographics, Social Change, Cultural Change. 

Makale Bilgileri/Article İnformation 

Tür-Type: Araştırma makalesi-Research article 

Geliş tarihi-Date of submission: 12. 01. 2024 

Kabul tarihi-Date of acceptance: 02. 05. 2025  

Yayım tarihi-Date of publication: 31. 05. 2025  

Hakemlik-Review 

Çift Taraflı Kör Dış Hakemlik 

Double-Blind External Peer Review 

Etik beyan/Ethics statement 

Yazar(lar), çalışmanın hazırlanma sürecinde etik 

ilkelere uyduklarını beyan etmiştir. 

Benzerlik taraması- Plagiarism checks 

          

Çıkar çatışması-Conflict of interest 

Çıkar çatışması beyan edilmemiştir 

No conflict of interest declared 

Finansman-Grant Support 

Fon, hibe veya destek alınmamıştır 

No funding or support was received 

Lisans- License 

  
 

Yazar Katkı Oranları/ Author Contributions  

Çalışmanın Tasarımı/Conceiving the Study Yazar-1 (%100) 

Veri Toplama/Data Collection Yazar-1 (%100) 

Veri Analizi/Data Analysis Yazar-1 (%100) 

Makale Yazımı/ Article Writing Yazar-1 (%100) 

Gönderim ve Revizyon/Submission and Revision Yazar-1 (%100) 

  

Atıf- Citation (APA) 

Erkoyuncu, Ümran. “Malazgirt’in 1927 Genel Nüfus Sayımına Göre Demografisi”. Malazgirt Tarih Araştırmaları Dergisi 1(Mayıs 2025), 12-26. 

mailto:uerkoyuncu@bingol.edu.tr
https://orcid.org/0000-0001-9338-627X
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/deed.tr


Malazgirt Tarih Araştırmaları Dergisi 1 (Mayıs 2025) 

 

12 
 

1. Giriş 

Bir yerleşim yeri olarak Malazgirt’in Urartu Krallığı döneminde kurulduğu düşünülmektedir. 

Urartu devleti, MÖ. 810-786 yılları arasında Ön Asya’nın en güçlü devleti haline gelmiştir. 

Ansiklopedilerde yer alan bilgilere göre Malazgirt’in adı, belirtilen yıllar arasında Urartu’nun 

bilinen beşinci Kralı olan Menua’nın adıyla bağlantılıdır. Krala ait kitabelerden anlaşıldığı üzere 

Kral Menua, Menuahina (Menuasm) isimli bir şehir kurmuştur. Kitabelerde bu şehrin adları, 

Ermenicede “Manavazakert” (Manazkert), Arap kaynaklarında ise “Manazcird” olarak 

geçmektedir. Yerli halk arasında geçen eski ismi ise Malazgirt kalesinden dolayı “Kele” olarak 

söylenmekte ve tanınmaktadır. Bu bölge, tarihte Asurlular, İskitler, Ermeniler, Hasaniler, 

Gürcüler, Roma, Pers, Patlar, Sasani, Emevi, Ahlatşahlar, Abbasi, Bizans, Selçuklu, Moğollar, 

İlhanlılar, Akkoyunlular, Karakoyunlular, Timur, Eyyubiler ve Osmanlı Devleti gibi birçok devletin 

egemenliği altına girmiştir. İlçenin tarihi açısından Urartular, Persler, Ermeni Krallığı ve Selçuklu 

dönemi ile 1071 Malazgirt Savaşı oldukça önemli süreçleri ortaya koymaktadır. Selçuklu Sultanı 

Alparslan’ın 1071’de Bizanslılara karşı kazandığı zafer hem Türk birlikteliği açısından hem de 

Malazgirt tarihi açısından önemli bir yere sahiptir.1 Malazgirt ilçesinin 16.yy.’dan 1924 yılına 

kadar bağlı bulunduğu idari birimler ve idari statüsü Tablo 1’de verilmiştir. 

Tablo 1. XVI. Yüzyıldan 1924’e kadar Malazgirt İlçesinin Bağlı Olduğu İdari Birimler 

İdari Bölüm Bağlı Olduğu İdari Birim 

Nahiye (1530) Hınıs-Erzurum Eyaleti 

Sancak (1536-1559) Erzurum Eyaleti 

Sancak (1565-1568) Van Eyaleti 

Sancak (1568-1736) Erzurum Eyaleti 

Kaza (1855-1867) Muş-Erzurum Eyaleti (salname) 

Kaza (1867-1868) Muş-Erzurum Eyaleti (salname) 

Kaza (1869-1870) Muş-Erzurum Eyaleti (salname) 

Kaza (1872) Muş-Bitlis Vilayeti (salname) 

Kaza (1876) Muş-Erzurum Vilayeti (salname) 

Kaza (1877) Muş-Erzurum Vilayeti (salname) 

Kaza (1878-1880) Muş-Van Vilayeti (salname) 

Kaza (1881) Muş-Bitlis Vilayeti (salname) 

Kaza (1883) Muş-Van Vilayeti (salname) 

Kaza (1884-1918) Muş-Bitlis Vilayeti (salname) 

Kaza (1924) Muş Vilayeti 

Kaynak: Tahir Sezen, Osmanlı Yer Adları (Ankara: T.C. Başbakanlık Devlet Arşivleri Genel Müdürlüğü, 2017). 

Türkiye’nin idari yapısında yıllara yaygın olarak birtakım farklılıklar söz konusu olmuştur. 1927’de 

bugün il olan bazı şehirlerin ilçe olduğu bunun yanında bugün ilçe olan bazı şehirlerin ise 1927 

Türkiye’sinde il merkezi konumunda bulunduğu dikkat çekmektedir. Günümüzde Muş iline bağlı 

ilçe konumunda olan Malazgirt, 1927 yılında gerçekleştirilen ilk nüfus sayımına göre, Bitlis 

vilayetine bağlı Ahlat, Bulanık, Hizan, Muş, Mutki, Varto gibi ilçelerden bir tanesiydi.  İki yıl sonra, 

Muş’ta askeri ve siyasi hareketliliğin sona ermesi ile 1929 yılında Muş’a vilayet statüsü yeniden 

 
1 T.C. Malazgirt Kaymakamlığı, “Tarihi ve Coğrafi Yapı” (Erişim 10 Aralık 2024). 



Malazgirt Tarih Araştırmaları Dergisi 1 (Mayıs 2025) 

13 
 

verilerek, Bitlis ilçeye dönüştürülmüş ve Muş’a bağlanmıştır.2 1929’da Muş’a bağlanan Malazgirt 

ilçesi, 1934 Mayıs’ında Ağrı iline bağlanmıştır.3 Malazgirt, 1936 yılında ise tekrar Muş iline 

bağlanmıştır.4 

28 Ekim 1927 yılında gerçekleşen genel nüfus sayımı sonucunda Türkiye’de 6.563.879’u erkek 

ve 7.084.391’i kadın nüfus olmak üzere ülkede toplamda 13.648.270 kişi olduğu belirlenmiştir.5 

Bu doğrultuda çalışmanın ilk kısmında bir yerleşim yeri olarak Malazgirt’in tarihinden 

bahsedilerek cumhuriyetin ilk dönemlerindeki demografik yapısı hakkında detaylı bilgi, 1927 

yılında gerçekleşen genel nüfus sayımı sonuçları doğrultusunda incelenecektir.  

2. 1927 Yılı Nüfus Sayımlarına Göre Malazgirt 

Malazgirt ilçesinin nüfus verilerine 18.yy. kadar rastlanılmamıştır. Bazı kaynaklara göre, başkent 

Manazgerd/Manavazagerd ile aynı isimle anılan 6000 haneli ve 30-35 bin arası nüfusa sahip 

yerleşim, 18.yy’da kuleli surları ile bölgede en güvenli ve en iyi savunulan yer olarak ifade 

edilmektedir. Osmanlı Devleti, müslüman sayılarını artırabilmek adına 1883’te Malazgirt’e kaza 

statüsü vermiş ve Malazgirt’i Bitlis’e bağlamıştır. Daha sonra Malazgirt’i Erzurum’un Karayazı 

ilçesi ile birleştirmiş, böylelikle Malazgirt’in kuzeybatıya doğru genişlemesini sağlamıştır. İlçe 

sınırlarındaki değişikliğin yanında bu bölgeye 1894-96 yılları arasında Hamidiye alayının gelmesi 

ve bölgedeki Ermeni nüfusun Rusya’ya göç etmesi ile bölgede Osmanlı nüfusu artmıştır. 1903 

yılında ise bu bölgede yaşanan deprem sonrasında nüfusta azalma yaşanmıştır.6  

Tablo 2. 1927 Nüfus Sayımına Göre Malazgirt İlçesinin Erkek, Kadın ve Toplam Nüfus Sayısı 

Vilayet ve 

Kazalar 

 

Nüfus Mevcudu 

 

Yüzölçümü 

Km²’ye 

Düşen 

Nüfus 

Yerleşim 

Birim 

Sayısı 

 Erkek Kadın  Yekûn    

Bitlis  11.386   8.369 19.755 2.210   8.9   148 

Ahlat   4.290   3.669   7.959 2.480   3.2     74 

Hizan   4.186   4.222   8.408   590 14.3    115 

Bulanık   2.665   2.632   5.297 1.270   4.2     66 

Malazgirt   3.765   3.201   6.966 3.015   2.3    104 

Mutki   5.361   5.564  10.925    792 13.8    113 

Muş 11.100 10.399  21.499 4.550   4.7    283 

Varto   4.790   5.032   9.822  1.600   6.1    112 

Toplam  47.543 43.088  90.631 16.507   5.4 1.015 

Muş il merkezine karayolu ile uzaklığı 137 km olan Malazgirt ilçesi, Muş il merkezine en uzak 

ilçe konumundadır. 1927 yılı genel nüfus sayımı sonuçlarına göre Bitlis ili toplam nüfusu 

47.543’ü erkeklerden ve 43.088’i kadınlardan oluşmak üzere toplam 90.631’dir. 1927 Yılında 

 
2 “Muş”, Yurt Ansiklopedisi (1892-1983) (İstanbul: Anadolu Yayıncılık,1981), 8. Cilt/6020; Özgür Aydın 

Bekar, Muş Ovası ve Çevresinin Coğrafi Etüdü (Erzurum: Atatürk Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 

Doktora Tezi, 2022), 330. 
3 T.C. Cumhurbaşkanlığı Devlet Arşivleri Başkanlığı (BCA), Iğdır ve Tuzluca ilçelerinin Kars'a Malazgirt 

İlçesinin de Bayezid'e Bağlanması Hakkında Kanun Layihası, 30-18-1-2/44-30-3. 
4 T.C. Resmî Gazete, “Ağrı Vilayetinin Malazgirt Kazasının Muş Vilayetine Bağlanması”(04.01.1936), 5902. 
5 T.C. Başvekalet İstatistik Umum Müdürlüğü, 28 Teşrinievvel 1927 Umumi Nüfus Tahriri, 3. Fasikül, 

(Ankara: Başvekalet Müdevvenat Matbaası,1929), 8. 
6 Çiğdem Belgin Dikmen-Ferruh Toruk,  “Malazgirt Kalesi ve Çevresi Koruma Önerileri.” International 

Social Sciences Studies Journal , 7/89, (2021), 4528.  

 



Malazgirt Tarih Araştırmaları Dergisi 1 (Mayıs 2025) 

 

14 
 

Bitlis’e bağlı ilçe olan Malazgirt, o dönemde 3.201’i kadın ve 3.765’i erkekten oluşan düşük 

nüfuslu ilçelerden birisiydi. Tablo 2’de yer alan 1927 yılı nüfus verilerine göre Malazgirt 

nüfusunun cinsiyete göre dağılımına bakıldığında Hizan, Mutki ve Varto ilçelerinde kadın 

nüfusun erkek nüfustan daha fazla olduğu görülürken, Bitlis ili, Ahlat, Bulanık, Malazgirt ve Muş 

ilçelerinde ise erkek nüfusunun kadın nüfusundan daha fazla olduğu görülmektedir.7 

Kadın nüfusun erkek nüfusuna göre daha az olmasının ana sebeplerinden biri, Türkiye’de Doğu 

ve Güneydoğu Anadolu bölgelerinde aşiret kültürünün geçerliğinin sürdürülmesidir. O 

dönemdeki kültürel anlayışa göre kadının toplumdaki yeri çok fazla dikkate alınmamakta, bu 

tutum da nüfus sayımı verilerini olumsuz etkilemektedir. Malazgirt ilçesinin az nüfuslu bir yapıya 

sahip olmasının yanında ilçenin sosyal, kültürel ve siyasal yaşantısı üzerinde aşiret ve aileler 

baskın olmuştur. Cumhuriyet yıllarında Malazgirt ilçesinde kadın, sosyal hayatın 

görünürlüğünde ve kamusal alandaki görünürlüğü yok denilebilecek kadar azdır. Güçlü aşiret 

dokusu ve muhafazakâr yaşam tarzı, bölgede kadının sosyal hayat içindeki rolünün önünde en 

önemli engeller oluşturmuştur.8 

Tablo 3. 1927 Nüfus Sayımına Göre Malazgirt İlçe Nüfusunun Medeni Hali  

Vilayet ve 

Kazalar 

Medeni Hali 

Cinsiyet 
Nüfus 

Toplamı 
Bekar Evli Dul Boş Meçhul 

Bitlis 
Erkek 11.386   5.772   5.445    103   9 57 

Kadın   8.369   3.650   3.859    834 21   5 

Ahlat 
Erkek   4.290   2.446   1.789      54   1   - 

Kadın   3.669   1.785   1.650    229   5   - 

Bulanık 
Erkek   2.665   1.615   1.026      24   -   - 

Kadın   2.632   1.254   1.203    170   -   5 

Hizan 
Erkek   4.186   2.562   1.565      53   2   4 

Kadın   4.222   1.842   1.898    474   8   - 

Malazgirt 
Erkek   3.765   2.176   1.552      34   1   2 

Kadın   3.201   1.455   1.462    281   3   - 

Muş 
Erkek 11.100   6.127   4.801    162   5   5 

Kadın 10.399   4.598   4.956    834 11   - 

Mutki Erkek   5.361   3.317   1.938    102   3   1 

 Kadın   5.564   2.994   2.080    490   -   - 

Varto 
Erkek   4.790   2.606   2.099      80   5   - 

Kadın   5.032   2.158   2.352    511   8   3 

Toplam 
Erkek 47.543 26.621 20.215    612 26 69 

Kadın 43.088 19.736 19.460 3.823 56 13 

1927 yılında gerçekleşen genel nüfus sayımında belirlenen diğer bir hususta nüfusun medeni 

durumu ile ilgilidir. Bitlis ili toplam nüfusunun 9.422’si bekar, 9.304’ü ise evlidir. Bitlis ili genelinde 

937 dul ve 30 boşanmış kişi vardır. Malazgirt ilçesi genelinde ise 3.631 bekar, 3.014 evli, 315 

dul ve 4 boşanmış kişi vardır. Tablo 3’te yer alan veriler değerlendirildiğinde 1927 yılı nüfus 

sayımı sonuçlarına göre Bitlis ili ve ilçelerinde bekar erkek ve kadın sayılarının evli erkek ve 

kadın sayısından daha fazla olduğu, bunun yanında bekar erkek sayısının evli erkek sayısından 

daha fazla olduğu görülmektedir. Malazgirt merkezinde de bekar erkek ve kadın sayısı evli erkek 

ve kadın sayılarından daha fazladır. Bölgedeki dul sayıları değerlendirildiğinde Bitlis ve 

ilçelerinde dul kadın sayıları 3.823 olup bu rakam dul erkek sayılarına göre daha fazladır.9 

 
7 T.C. Başvekalet İstatistik Umum Müdürlüğü, 28 Teşrinievvel 1927 Umumi Nüfus Tahriri, 1. Fasikül, IV. 
8 İrşad Sami Yuca, Cumhuriyet Döneminde Malazgirt (1923-1960) Mekân-Toplum-Siyaset-Hafıza. 

(İstanbul: Kriter Yayınevi, 2023). 
9 T.C. Başvekalet İstatistik Umum Müdürlüğü, 28 Teşrinievvel 1927 Umumi Nüfus Tahriri, 1. Fasikül, 165. 



Malazgirt Tarih Araştırmaları Dergisi 1 (Mayıs 2025) 

15 
 

 

Tablo 4. 1927 Yılı Genel Nüfus Sayımına Göre Malazgirt İlçe Nüfusunun Yaş Gruplarına Göre Dağılımı 

 

 

Vilayet 

ve 

Kazalar 

Yaş Grupları 

 

C
in

s
iy

e
t 

1
Y

a
ş

ın
d

a
n

  
 

K
ü

ç
ü

k
 

1
 v

e
 2

 

3
-6

 

7
-1

2
 

1
3

-1
9

 

2
0

-4
5

 

4
6

-6
0

 

6
1

-7
0

 

7
1

+
 

M
e

ç
h

u
l 

Bitlis 
Erkek    624    971 1.461    777 1.008   5.450    788    214   78 15 

Kadın    442    769 1.337    636    687   3.539    633    211 105 10 

Ahlat 
Erkek    315    542    717    404    392   1.248    423    186   55   8 

Kadın    183    402    636    269    208   1.567    269      93   39   3 

Mutki 
Erkek    161    558 1.154    733    369   1.777    430    122   53   4 

Kadın    158    479 1.057    824    433   2.058    407      98   50   - 

Hizan 
Erkek      77    574    909    533    304   1.365    320      87   16   1 

Kadın      34    465    692    452    277   1.778    379    100   45   - 

Muş 
Erkek    502 1.226 1.885 1.106    973   4.068    914    295 128   3 

Kadın    448 1.010 1.714    838    751   4.664    661    208 105   - 

Malazgirt 
Erkek    232    407    675    338    317   1.397    285      82   30   2 

Kadın    193    307    544    217    192   1.401    219      80   48   - 

Bulanık 
Erkek    159    360    490    318    189      763    240    110   12 24 

Kadın    108    267    441    249    145   1.075    222      68   38 19 

Varto 
Erkek    208    612    790    433    420   1.625    438    180   82   2 

Kadın    182    510    820    262    334   2.224    421    191   86   2 

Toplam 
Erkek 2.278 5.250 8.081 4.642 3.972 17.693 3.838 1.276 454 59 

Kadın 1.748 4.209 7.241 3.747 3.027 18.306 3.211 1.049 516 34 

1927 yılı genel nüfus sayımında elde edilen en önemli verilerden bir diğeri ise Türkiye’de 

bölgeler, iller ve ilçeler kapsamında nüfus oranlarının ve yapısının verilmiş olmasıdır. 1927 yılı 

genel nüfus sayımının daha önce gerçekleşen nüfus sayımlarından farkı bölgelere ait okur-yazar 

durumu, doğum yerleri ve sakatlık vb. bilgilerinin de elde edilebilir olmasıdır. Tablo 4’te 1927 

yılında Bitlis iline bağlı olan Malazgirt ilçesinin toplam nüfusunun yaş gruplarına göre ayrılmış 

olduğunu görmekteyiz. Sonuçlar ışığında Malazgirt ilçesi yaş oranlarına bakıldığında toplam 

nüfus içerisinde 1 yaşından küçük 425, 1-2 yaşında 714, 3-6 yaşında 1.219, 7-12 yaşında 555, 

13-19 yaşında 509, 20-45 yaşında 2.801, 46-60 yaşında 504, 61-70 yaşında 162, 71 ve üzeri 78 

kişi mevcuttur. En kalabalık yaş grubunu 20-45 yaş aralığındaki kişiler oluşturmaktadır. En az 

nüfus grubunu ise 71 yaş ve üzeri kişiler oluşturmaktadır.10 Tabloda yer alan veriler ışığında yaş 

grupları değerlendirilerek Malazgirt ilçesinde 1927’de gerçekleşen nüfus sayımı sonuçlarına 

göre genç nüfusun, nüfusun çoğunluğunu oluşturduğu söylenebilir.  

Malazgirt toplam nüfusunun yaş gruplarına göre dağılımına bakıldığında ilçede, erkek nüfusun 

kadın nüfusundan daha fazla olduğu görülmektedir. Veriler ışığında ilçede 60 yaş ve üzeri 

gruplarda ise kadın nüfusun erkek nüfusundan fazla olduğu görülmektedir. Bu durum kadınların 

ortalama ömrünün erkeklerden daha uzun olduğunu göstermektedir. Malazgirt’teki dağılım, 

ülkemiz geneline uygundur. 

 
 
10 T.C. Başvekalet İstatistik Umum Müdürlüğü, 28 Teşrinievvel 1927 Umumi Nüfus Tahriri, 1. Fasikül, 165. 
 Türkiye’nin yaş grubu ve cinsiyete göre il/ilçe merkezi ve belde/köy nüfusu, 2023 TÜİK verileri 

incelendiğinde, il-ilçe merkezleri ile köyler ve beldeler dahil, 60-64 yaşında 1.980.198 erkek, 2.055.612 

kadın, 65-69 yaşında 1.554.059 erkek, 1.686.354 kadın, 70-74 yaşında 1.077.788 erkek, 1.267.553 kadın, 



Malazgirt Tarih Araştırmaları Dergisi 1 (Mayıs 2025) 

 

16 
 

Tablo 5. 1927 Nüfus Sayımına Göre Malazgirt İlçe Nüfusun Okur-yazar Durumuna Göre Dağılımı 

Vilayet ve 

Kazalar 

Cinsiyet Okuma-Yazma Durumu 

 Bilen Bilmeyen 

Bitlis 
Erkek   503 10.883 

Kadın       6   8.363 

Ahlat 
Erkek   280   4.010 

Kadın       7    3.662 

Bulanık 
Erkek       8    2.657 

Kadın       -    2.632 

Hizan 
Erkek     67    4.119 

Kadın       7    4.215 

Mutki 
Erkek      46     5.315 

Kadın        -     5.564 

Malazgirt 
Erkek    122    3.643 

Kadın       4    3.197 

Muş 
Erkek    409   10.691 

Kadın      15   10.384 

Varto 
Erkek    139     4.651 

Kadın        -     5.032 

Toplam 
Erkek 1.574   45.969 

Kadın      39   43.049 

Tablo 5’e göre Bitlis ili merkezinde okuma-yazma bilen sayısı 509 iken, okuma-yazma bilmeyen 

kişi sayısı ise 19.246’dır. Ayrıca Bitlis ili merkezinde okuma-yazma bilen kadın sayısı sadece 

6’dır. Malazgirt ilçesinde ise 122 erkek 4 kadın okuma-yazma biliyor iken okuma-yazma 

bilmeyen kişi sayısı 6.840’tır.11 Okul sayılarının bölgedeki okuma-yazma oranını etkilediği 

dikkate alındığında 1927 yılı genel nüfus sayımı bina istatistiklerine göre illerde yer alan okul 

sayıları, ülke geneline oranla Doğu ve Güneydoğu Anadolu Bölgesi’nde daha düşüktür. 1927 

yılı genel nüfus sayımı bina istatistiklerine göre Ağrı’da 21, Bitlis’te 25, Diyarbakır’da 19, 

Hakkari’de 2, Mardin’de 19, Siirt’te 17 ve Urfa’da 28 okul vardır.12 

1927-1928 eğitim-öğretim yılında ülkede bulunan ilkokul sayısı 6.043, mevcut öğretmen sayısı 

15.194 ve mevcut öğrenci sayısı ise 461.985’tir. Cumhuriyet kurulduğunda 1923-1924 eğitim-

öğretim yılında okul sayılarının 4.894, öğretmen sayılarının 10.238 ve öğrenci sayılarının 

341.941 olduğu dikkate alındığında geçen süre zarfında yaşanan gelişmelerin 

azımsanamayacağı söylenebilir. Fakat bu dönemde 40 bin iskân ve köy bulunduğu ve köylerde 

yaklaşık 6.000 öğretmenin görev yaptığı düşünülürse, bu rakamlar doğrultusunda 34.000 köyün 

henüz okulsuz ve öğretmensiz olduğu görülmektedir.13 Cumhuriyetin kuruluş yıllarıyla başlayan 

eğitim seferberliği ile harf devrimi, millet mektepleri, halk evleri ve köy enstitüleri vb. faaliyetler 

sayesinde ülkede okur-yazar oranının yıllara yaygın bir şekilde önemli ölçüde artış sağladığı 

görülmektedir.14 Toplam nüfus içinde okuma-yazma oranını artırmak özellikle de kadın nüfusun 

 
75-79 yaşında 656.329 erkek, 886.599 kadın, 80-84 yaşında 357.820 erkek, 546.603 kadın, 85-89 

yaşında 163.397 erkek, 288.413 kadın ve 90 yaş ve üzeri 70.963 erkek, 166.928 kadın mevcuttur.  

 
11 T.C. Başvekalet İstatistik Umum Müdürlüğü. 28 Teşrinievvel 1927 Umumi Nüfus Tahriri, 1. Fasikül, 165. 
12 T.C. Başvekalet İstatistik Umum Müdürlüğü. 28 Teşrinievvel 1927 Umumi Nüfus Tahriri, 3. Fasikül, 73-

74. 
13 Yasemin, Doğaner, “Halkevleri”, Atatürk Ansiklopedisi, (Erişim 11 Aralık 2024). 
14 Gülbin Fırat Onat, 1927 Nüfus Sayımına Göre Erzincan Vilayetinin Demografik Özellikleri, İnsan ve 

Toplum Bilimleri Araştırmaları Dergisi, 9/3, (2020), 2360. 



Malazgirt Tarih Araştırmaları Dergisi 1 (Mayıs 2025) 

17 
 

okuma-yazma oranını arttırmak adına okul sayıları artırılmalı ve okul çağı dışında olanlar için 

okuma-yazma kursları açılmalıdır.15 

1964 yılında Malazgirt’te yayın hayatına başlayan Köyün Sesi gazetesinde yer alan başlıklar 

değerlendirildiğinde bölgede bir halk kitaplığı bulunduğu fakat bu kitaplığın kış mevsimi 

müddetince yakacak sıkıntısı olması nedeniyle açılmadığı sadece 16:00-17:00 saatleri arasında 

okuyucuların kitapları imza karşılığı alabildiği görülmektedir. Ayrıca 19 Şubat 1932’de resmen 

faaliyetlerine başlayan Halkevleri düşünüldüğünde, Malazgirt ilçesinde Halkevi, 1964 yılında 

kurulmuş ve faaliyetlerine başlamıştır. 7 Aralık 1964 tarihli Köyün Sesi gazetesinde yer alan 

“İlçemizde Halkevi Kuruldu” başlıklı habere göre Malazgirt kültür hareketlerini organize ve 

çevrenin kültürel seviyesini yükseltmek amacıyla merkezi Ankara’da bulunan Halkevlerinin 

şubesi ilçede açılmış, siyasi hiçbir gayesi olmadığı ve kamu yararına çalışacağı belirtilmiştir16 

İlçede Halkevi kurulduktan sonra köylerde Halkodalarının açılması için başlatılan girişimler 

olumlu sonuçlar vermiş, henüz ilk haftası dolmadan 10 köy bünyesinde Halkodaları açılmıştır. 

Halkodalarının ise kültür hareketlerine uygun bir şekilde köylerde halk dershanesi açtığı 

belirtilmiş, halkın ayağına götürülen bu hizmetten azami oranda istifade etmelerinin yararlı 

olacağı vurgulanmıştır.17  

Malazgirt’te okuma-yazma oranının düşük olması nedeniyle açılan bu kurslar önemlidir. 1964 

Aralık ayında ilköğretim hizmetine uygun yirmi okuma-yazma kursunun köylerde, iki okuma-

yazma kursunun ilçe merkezinde ve bir kursun ise cezaevinde olmak üzere yirmi üç okuma-

yazma kursunun açıldığı, başvuruların ve eğitimlerin devam ettiği belirtilmiştir.18 Aynı gazetenin 

28 Mayıs 1965 tarihli sayısında okumayı teşvik etme amacıyla eklenen köşe yazısı bir o kadar 

anlamlı ve dikkat çekicidir. Gazetenin 2. sayfasında yer alan köşe yazısında “Malazgirt Kitaplığı 

senin eserindir, onu maddeten ve manen besle kitapları senin emrindedir, kahveye gideceğine 

kitaplığa git, okumak faydalıdır” mesajı yer almaktadır.19 

Tablo 6. 1927 Yılı Nüfus Sayımına Göre Malazgirt İlçe Nüfusunun Mesleki Durumu 

 

 

Vilayet ve 

Kazalar 

C
in

s
iy

e
t 

Z
ir

a
i 

 

T
ic

a
ri

 

S
ın

a
i 

S
e

rb
e

s
t 

M
e

m
u

r 

P
T

T
 

O
rd

u
 

H
a

k
im

le
r 

M
u

h
te

li
f 

 

T
o

p
la

m
 

M
e

s
le

k
s

iz
 

v
e

y
a

 M
e

ç
h

u
l 

 

Bitlis 

E 3.051 546 350 89 163 19 2.010 35 296 6.559   4.827 

K    701     2     1   7    - -       -   -    2    713   7.656 

 

Ahlat 

E 1.387   67   51 36   43 5    130  1 136 1.856   2.434 

K      35   -     2  -   - -      -  -    4      41   3.628 

 

Bulanık 

E 1.060    4     1  9    3 -      -  5    3 1.085   1.580 

K     14   -    -  -    - -      -  -    -     14   2.618 

Hizan 
E 1.715  24   12 12   27 -    31  6    9 1.836   2.350 

K       46    1     2  -   - -     -  -    -       49   4.173 

Malazgirt 
E 1.534  19     9 10  14 5   328  3   1 1.923   1.842 

K        3  -   -   -    - -      -  1    -        4   3.197 

Muş 
E 4.851 191   87 47  83 9   652 15  36 5.971   5.129 

K       37     1    2   2   - -      -  -   1       43 10.356 

Mutki E 1.956   20    5 15 14 1   110  3   - 2.124   3.237 

 
15 Murat Yılmaz, Malazgirt İlçesi’nin (Muş) Nüfus Coğrafyası, Turkish Studies, 11/2, (2016), 1380. 
16 Köyün Sesi, “İlçemizde Halkevi Kuruldu” (07.12.1964),1. 
17 Köyün Sesi. “Halkodaları açıldı” (14.12.1964),1. 
18 Köyün Sesi. “Okuma-Yazma Kursu” (18.12.1964),1. 
19 Köyün Sesi. “Malazgirt Kitaplığı Senin Eserindir, Onu Maddeten ve Manen Besle Kitapları Senin 

Emrindedir, Kahveye Gideceğine Kitaplığa Git, Okumak Faydalıdır” (28.05.1965), 1. 

 



Malazgirt Tarih Araştırmaları Dergisi 1 (Mayıs 2025) 

 

18 
 

K    514     -   -    -    - -     -  -    -     514   5.050 

Varto 
E 2.834   18  13   22   30 -  159  1     6 2.583   2.207 

K         1     -   -    -    - -      -  -     -         1   5.031 

 

Toplam 

E 17.888 889 528 240 377 39 3.420 69 487 23.937 23.606 

K   1.351    4    7    9    - -       -  1     7     1379 41.709 

1927 yılı nüfus sayımı sonuçlarına göre Türkiye’de ülke nüfusunun mesleki dağılımı 

değerlendirildiğinde zirai meslekler %47.71 ile birinci sırada, sınai meslekler %3.27 ile ikinci 

sırada, ticari meslekler %2.81 ile üçüncü sırada, umumi meslekler ise %2.75 ile dördüncü sırada 

yer almaktadır. Muhtelif mesleklerle uğraşanların dağılımı ise %1.34, serbest meslek ile 

uğraşanlar % 0.58 ve mesleksiz kişilerin oranı da %41.54’tür.20  Tablo 6’da yer alan verilere göre 

Bitlis ve ilçelerindeki mesleki dağılım değerlendirildiğinde tarımla uğraşan kişi sayısının fazla 

olduğu görülmektedir. Malazgirt ilçesinde ise 1.537 kişi tarım, 9 kişi sanayi, 19 kişi ticaret, 10 

kişi serbest, 14 kişi memur, 1 kişi muhtelif meslek, 4 kişi hâkim, 5 kişi posta ve telgraf teşkilatı 

çalışanı, 328 kişi ordu çalışanı ve 5.039 kişi mesleksiz ya da mesleği meçhul olarak 

tanımlanmıştır. Tablo verilerine göre, Malazgirt’te kadınların meslek grubu dağılımı 

değerlendirildiğinde tarımla uğraşan 3 kadın ve 1 hâkim çalışan dışında geriye kalan kadın 

nüfusun mesleksiz veya mesleği meçhul olarak kayıt altına alındığı görülmektedir.21 

İlçede yer alan ve önemli tarım alanlarından birisi olan Malazgirt Ovası, ülkemiz içinde büyük 

bir öneme sahiptir. İlçenin ekonomisi ağırlıklı olarak tarım ve hayvancılığa dayanmaktadır. Murat 

Nehri ve çevresinde sulu tarım yapılmakla birlikte bölgede kuru tarım faaliyetleri de 

yapılmaktadır. Tarım arazileri dışında çayır ve mera grubu alanlarında yüksek potansiyele sahip 

olması bölge de hayvancılık potansiyelinin de olduğunun göstergesidir. Kuru tarım yapılan 

bölgede tarım, doğal iklim şartlarına bağlıdır. Kurak zamanlarda üretim azalırken yağışın bol 

olduğu zamanlarda ise verim artmaktadır. Bu anlamda hayvancılık, tarım mesleğine alternatif 

olarak yapılabilmektedir. Bölgede faaliyetler tarım ve hayvancılık üzerine yoğunlaşırken ilçe 

genelinde sanayi ve hizmet sektörünün yeterince gelişmediği söylenebilir. Bölgede küçük çaplı 

bir sanayi yerleşkesi bulunmaktadır. Bölgede tarım arazilerinin, çayır ve mera alanlarının 

bulunması tarım ve hayvancılık mesleğini yönelimi artırırken, ekstansif tarım metotlarının 

kullanımı, tarım alanlarının miras yoluyla bölünmesi, farklı geçim kaynaklarının bulunmaması ve 

yaşanan işsizlik vb. nedeniyle ilçe halkı ekonomik sorunlar yaşamaktadır. Bu nedenlerle 

Malazgirt, göç veren bir ilçe görünümüne sahiptir. Bunların yanında aileler arasında süren 

husumetler ve kan davaları, eğitim ve sağlık alanındaki ihtiyaçlarda göçe neden olmaktadır.22 

(Yıldırım,2023). 

1960’lara gelindiğinde Malazgirt ilçesinde basılan ilk yerel gazete olan Köyün Sesi gazetesi 

vasıtasıyla ilçede yaşanan ekonomik, sosyal, siyasi, eğitim ve sağlık alanlarındaki problemler 

gazetelere yansımaya başlamıştır.  “Sağlık Bakanlığından Alaka Bekliyoruz” başlıklı haberde 

Malazgirt ve Bulanık ilçesinin sağlık alanındaki sorunları ortaya konmuş, her iki ilçenin sağlık 

taleplerini karşılayan tek hastanenin Bulanık Hastanesi olduğu belirtilerek, bu hastanenin 

70.000 nüfusa bakan tek hastane olduğu vurgulanmıştır. Muş ilinde yer alan hastanenin her iki 

ilçeye uzaklığı aynı zamanda geliş-gidişin maddi açıdan bölge halkını ekonomik anlamda 

zorladığını dile getiren gazete, bu yüzden iki ilçeye hizmet veren Bulanık Hastanesinin yatak 

kapasitesinin artırılarak hastaneye dahiliye polikliniğinin açılmasını ve bir röntgen cihazının 

 
20 T.C. Başvekalet İstatistik Umum Müdürlüğü. 28 Teşrinievvel 1927 Umumi Nüfus Tahriri, 3.Fasikül, 24. 
21 T.C. Başvekalet İstatistik Umum Müdürlüğü, 28 Teşrinievvel 1927 Umumi Nüfus Tahriri, 1.Fasikül,187. 
22 Osman Yıldırım. Malazgirt İlçesinin Kültürel Coğrafyası (Maddi Kültür Öğelerine Göre). (Ağrı: Ağrı 

İbrahim Çeçen Üniversitesi Lisansüstü Eğitim Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2023),167. 



Malazgirt Tarih Araştırmaları Dergisi 1 (Mayıs 2025) 

19 
 

temin edilmesi gerektiğini Sağlık Bakanlığı’ndan talep etmiştir. Bu eksikliklerin tamamlanmasıyla 

birçok vatandaşın hayatının kurtulabileceği ifade edilmiştir.23 

Dikkati çeken bir diğer gazete başlığı ise 1964’te Malazgirt ilçesine bağlı Konakkuran köyünde 

yapımı devam eden bölge yatılı ortaokulunun tamamlanmış olduğuna dair gazete haberidir. 

Okulun ve pansiyon kısmının açılışının Ankara’dan gelen bir heyet tarafından yapıldığı ve aynı 

zamanda açılış konuşmasında başarılı ve önemli bir işin gerçekleştirildiği dile getirilmiş, okulun 

yapımında görev alan mühendis ve müteahhitler tebrik edilmişlerdir. Geçmişte eğitim sorunları 

nedeniyle, ilköğretim derecelerini tamamlayan fakat okula devam edemeyen öğrencilerin 

problemi çözülerek açılan bu okulun köylere yakın olması ile birçok kişinin okumasına vesile 

olunduğu açıktır.24 

Tablo 7. 1927 Nüfus Sayımına Göre Malazgirt İlçe Nüfusunun Dinlere Göre Dağılımı 

 

 

Vilayet ve 

Kazalar 

DİNLER 

C
in

s
iy

e
t 

İs
la

m
 

K
a

to
li

k
 

P
ro

te
s

ta
n

 

O
rt

o
d

o
k

s
 

E
rm

e
n

i 

H
ır

is
ti

y
a

n
  

M
u

s
e

v
i 

D
iğ

e
r 

D
in

le
r 

D
in

s
iz

 v
e

y
a

 

D
in

i 
M

e
ç

h
u

l 

T
o

p
la

m
 

Bitlis 
Erkek 11.384 - - - 2 - - - - 11.386 

Kadın   8.368 - - - - - 1 - -   8.369 

Ahlat 
Erkek   4.290 - - - - - - - -   4.290 

Kadın   3.669 - - - - - - - -   3.669 

Bulanık  
Erkek   2.665 - - - - - - - -   2.665 

Kadın   2.632 - - - - - - - -   2.632 

Malazgirt  
Erkek   3.765 - - - - - - - -   3.765 

Kadın   3.201 - - - - - - - -   3.201 

Hizan 
Erkek   4.186 - - - - - - - -   4.186 

Kadın   4.222 - - - - - - - -   4.222 

Mutki 
Erkek   5.223 - - - 138 - - - -   5.361 

Kadın   5.428 - - - 135 1 - - -   5.564 

Muş 
Erkek 11.092 - - - 7 1 - - - 11.100 

Kadın 10.394 - - - 5 - - - - 10.399 

Varto 
Erkek   4.790 - - - - - - - -   4.790 

Kadın   5.032 - - - - - - - -   5.032 

Toplam 
Erkek 47.395     -     -     -  147 1    -    -      - 47.543 

Kadın 42.946     -     -     -  140 1 1    -      - 43.088 

1927 Yılı genel nüfus sayımı verilerine göre Türkiye’de genel nüfusun % 97.36’lık kısmını İslam 

dininde olanlar ve %2.64’lük kısmını gayri müslimler oluşturmaktadır. Yani nüfus genelinin 

%97.36’lık kısmını İslam, % 1.89’unu İseviler ve % 0.60’nı ise Museviler oluşturmaktadır. Sair 

dinler ise % 0.13’lük kısmını ve dini meçhul veya dinsizler ise genel nüfusun %0.02’lik kısmını 

oluşturmaktadır. Gayri Müslimlerin ağırlıklı yer aldığı coğrafi bölgeler değerlendirildiğinde gayri 

müslim nüfusun 247.318 kişisi İstanbul Vilayeti dahilinde (%68.72), 24.626 kişi İzmir Vilayetinde 

 
23 Köyün Sesi. “Sağlık Bakanlığından Alaka Bekliyoruz”. (12.02.1965), 2. 

 
24 Köyün Sesi, (04.12.1964),1; Hakan Bayram, Malazgirt Yerel Basın Örneğinde Köyün Sesi Gazetesine 

Yansıyan Kültürel, Siyasal ve Sosyal Gelişmeler, (Muş: Muş Alparslan Üniversitesi, Sosyal Bilimler 

Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2023), 68. 



Malazgirt Tarih Araştırmaları Dergisi 1 (Mayıs 2025) 

 

20 
 

(%6.84) ve 17.182 kişi ise Mardin Vilayetinde (% 4.77) bulunmaktadır. Bu durumda Umum Gayri 

Müslimlerin %80.33’lük kısmı İstanbul, İzmir ve Mardin vilayetlerinde bulunmaktadır.25 

Tablo 7’de yer alan verilere göre 1927’de Bitlis ve çevresinde 90.341 Müslüman, 287 Ermeni 

kayıt altına alınmıştır. Verilere göre Ermeni nüfusun çoğunlukta olduğu ilçe Mutki ilçesidir. Muş 

merkezde 1 Hristiyan erkek ile Mutki’de ise 1 Hristiyan kadın kayıt altına alınmıştır. Musevi bir 

kişi ise Bitlis merkezinde bulunmaktadır. Malazgirt ilçesinde ise 3.765’i erkek ve 3.201’i kadın 

nüfus olmak üzere 6.966 Müslüman tespit edilmiştir.26 19. yy.’da Malazgirt yerleşiminin 

bulunduğu alanlarda azımsanamayacak oranda Ermeni nüfus bulunuyorken Osmanlı-Rus 

savaşlarının etkisi ile özellikle köylerden yaşanan göçler sonrasında Ermeni nüfusunun yok 

denecek kadar azaldığı söylenebilir.27 

Tablo 8. 1927 Nüfus Sayımına Göre Malazgirt İlçe Nüfusunun Maluliyet (Sakatlık) Durumu 

Vilayet 

ve Kazalar 

MALULİYETLER 

 

Bitlis 

Cinsiyet Maluliyetsiz Kör Sağır 

Dilsiz 

Topal Çolak Kambur Diğer 

Maluliyetler 

Erkek 11.213 30 12 16 5 - 110 

Kadın   8.300 19 5 12 3 4 26 

Ahlat 
Erkek   4.184 18 5  2 - 1 80 

Kadın   3.646 12 1  - - - 10 

Bulanık 
Erkek   2.642   4 -  3 - - 16 

Kadın   2.628   2 -  1 - -   1 

Hizan 
Erkek   4.150 11 -  2 1 1 21 

Kadın   4.205   1 1  5 - - 10 

Malazgirt 
Erkek   3.655 11 11  3 2 - 83 

Kadın   3.169 11 2  - 1 - 18 

Muş 
Erkek 10.949 22 9  3 7 -        110 

Kadın 10.358 12 3  3 1 - 22 

Mutki 
Erkek   5.312   4 -  4 3 - 38 

Kadın   5.551   2 -  7 - -   4 

Varto 
Erkek   4.682  21 3  2 - - 82 

Kadın   4.996 19 4  - - - 13 

Toplam 
Erkek 46.787 121 40 35 18 2         540 

Kadın 42.853 78 16 28 5 4 104 

1927 yılı genel nüfus sayımı verileri ile ülke nüfusunun sağlık durumu da sorgulanmış ve bu 

sayede genel nüfusun sakatlık durumu verileri elde edilmiştir. Böylelikle sakatlık durumları 

değerlendirilerek, ülkeye yapılacak yatırımlar ve sakatlık durumlarına göre bireylerin ihtiyaçları 

belirlenerek hizmet sektöründe yapılacak yatırımların temeli bu dönemde atılmaya çalışılmıştır.  

1927 yılı genel nüfus sayımı sonuçlarına göre ülke nüfusunun malul oranı erkeklerde %2.07 

iken kadınlarda % 0.81 olmak üzere her iki cinsiyetin ortalaması %1.42’dir. Ülke geneli 193.348 

kişi olan malullerin, maluliyet türüne göre dağılıma bakıldığında 15.322’si erkek, 11.638’i kadın 

olmak üzere toplam 26.960 kişi kör, 9.801’i erkek, 5.041’i kadın olmak üzere toplam 14.842 kişi 

sağır, 32.714’ü erkek, 17.328’i  kadın olmak üzere toplam 50.042 kişi topal, 16.290’ı erkek, 

2.804’ü kadın olmak üzere toplam 19.094 kişi çolak, 1.864’ü erkek, 1.172’si kadın olmak üzere 

toplam 3.036 kişi kambur, 59.857’si erkek ve 19.517’si kadın olmak üzere toplam 79.374 kişi 

ise diğer maluliyetlere sahiptir. Veriler ışığında diğer maluliyetleri olan kişiler hariç olmak üzere 

 
25 T.C. Başvekalet İstatistik Umum Müdürlüğü. 28 Teşrinievvel 1927 Umumi Nüfus Tahriri, 3.Fasikül, 30. 
26 T.C. Başvekalet İstatistik Umum Müdürlüğü, 28 Teşrinievvel 1927 Umumi Nüfus Tahriri, 1.Fasikül,209. 
27 Çiğdem Belgin Dikmen-Ferruh Toruk, “Malazgirt Kalesi ve Çevresi Koruma Önerileri”, 4529. 



Malazgirt Tarih Araştırmaları Dergisi 1 (Mayıs 2025) 

21 
 

en yüksek malul oranı topallarla körlere aittir. Bütün maluliyetlerde erkek malul sayısı kadın 

malul sayılarından fazladır.28 

Tablo 8’de yer alan verilere göre Bitlis ili ve ilçelerinde 89.640’ı maluliyetsiz olmak üzere, 199 

kişi kör, 56 kişi sağır-dilsiz, 63 kişi topal, 23 kişi çolak, 6 kişi kambur ve 644 kişi diğer 

maluliyetlere sahiptir. Malazgirt ilçesinde ise 6.824 kişi maluliyetsiz, 22 kişi kör, 13 kişi sağır-

dilsiz, 3 kişi topal, 3 kişi çolak, 101 kişi ise diğer maluliyetlere sahiptir.29 

Tablo 9. 1927 Nüfus Sayımına Göre Malazgirt İlçesinde Ana Lisanlar 

Vilayet 

ve 

Kazalar 

C
in

s
iy

e
t 

T
ü

rk
ç

e
 

R
u

m
c

a
 

E
rm

e
n

ic
e

 

F
ra

n
s

ız
c

a
 

İt
a

ly
a

n
c

a
 

İn
g

il
iz

c
e

 

A
ra

p
ç

a
 

A
c

e
m

c
e

 

Y
a

h
u

d
ic

e
 

Ç
e

rk
e

z
c

e
 

K
ü

rt
ç

e
 

A
rn

a
v

u
tç

a
 

B
u

lg
a

rc
a

 

D
iğ

e
r-

S
a

ir
 

v
s

. 

Bitlis 

Erkek  5.870 -     1 - - -   54 - -    2   5.458 - -  1 

Kadın  3.480 -     2 - - -     1 - -    -   4.886 - - - 

Hizan 

Erkek     125 -     - - - -     1 - - -   4.060 - - - 

Kadın       71 -     - - - -     - - - -   4.151 - - - 

Bulanık 

Erkek      15 -     - - - -    - - - 173   2.477 - - - 

Kadın      14 -     - - - -    - - - 163   2.455 - - - 

Ahlat 

Erkek  2.007 -     - - - -     - - - 115   2.155 - - 13 

Kadın  1.642 -     - - - -    - - -   94   1.933 - - - 

 

Mutki 

Erkek     161 - 142 - - - 118 - - -   4.886 - - 54 

Kadın      50 - 130 - - - 132 - - -   5.252 - - - 

 

Malazgirt 

Erkek     456 -     - - - -   10 - - -   3.297 - - 2 

Kadın     146 -     - - - -     - - - -   3.055 - - - 

Muş 

Erkek  3.257 -     5 - - -   35 - -     5   7.745 - - 53 

Kadın  2.664 -     5 - - -   26 - - 565   7.094 - - 45 

Varto 

Erkek     529 -     - - - -    1 1 - -   4.127 - - 132 

Kadın     202 -     - - - -    - - -    2   4.647 - - 181 

Toplam 

Erkek 12.420 - 148 - - - 219 1 - 295 34.205 - - 255 

Kadın   8.269 - 137 - - - 159 - - 824 33.473 - - 226 

1927 yılı genel nüfus sayımı verilerine göre ülke nüfusunun %86.42’lik kısmı yani 11.778.810 

nüfus aile lisanı olarak Türkçe, kalan %13.58’lik kısmı ise 1.851.678 kişi Türkçe’nin gayri 

lisanlarını konuşmaktadır. Türkçenin gayri lisanlarının başlıcalarını Kürtçe 1.184.446 nüfus 

(%8.69), Arapça 134.273 nüfus (%0.98), Rumca 119.822 nüfus (% 0.88), Çerkezce 95.901 

 
28 T.C. Başvekalet İstatistik Umum Müdürlüğü. 28 Teşrinievvel 1927 Umumi Nüfus Tahriri, 3.Fasikül, 29. 
29 T.C. Başvekalet İstatistik Umum Müdürlüğü, 28 Teşrinievvel 1927 Umumi Nüfus Tahriri, 1.Fasikül,209. 



Malazgirt Tarih Araştırmaları Dergisi 1 (Mayıs 2025) 

 

22 
 

nüfus (%0.70), Yahudice 68.900 nüfus (%051), Ermenice 64.745 nüfus (% 0.48) 

oluşturmaktadır.30 

Malazgirt ilçesi, Asurlardan Osmanlı İmparatorluğu’na kadar birçok medeniyete ev sahipliği 

yapmıştır. Bu bölgede yapılan izinli-izinsiz birçok kazıda geçmiş dönemlere dair izlere 

rastlanmıştır. Bu anlamda bölge etnografik açıdan çeşitlilik arz etmektedir. Malazgirt,  Türk, Kürt, 

Ermeni ve birçok topluluğun bir arada yaşadığı dikkat çekici bir yapı sergilemektedir.31 

1927 Yılı genel nüfus sayımı verileri değerlendirildiğinde Malazgirt ilçesinde 602 kişi Türkçe 

konuşurken 6.352 kişi ise Kürtçe konuşmaktadır. Tablo 9’da yer alan verilere göre Türkçe ve 

Kürtçe konuşanlar haricinde 10’u Arapça ve 2’si meçhul lisanlar olarak kayıt altına alınmıştır. 

Aynı zamanda Tablo 10’de yer alan veriler ışığında Bitlis vilayeti, 1927 yılı genel nüfus sayımı 

sonuçlarına göre ana lisanlarında 67.678 kişi ile Kürtçe oranı en yüksek olan vilayetler 

arasındadır.32 Bunun yanında Bitlis ili ve ilçelerinde Türkçe konuşanlar dışında 1.119 kişi 

Çerkezce, 378 kişi Arapça, 285 kişi Ermenice ve 481 kişi ise meçhul lisanlar olarak kayıt altına 

alınmıştır.33 

Özellikle partili yıllarda doğu bölgeleri için hazırlanan raporlarda Muş ili ve Bulanık, Varto, 

Malazgirt gibi ilçelerinde yer alan Kürt ağırlıklı demografik yapının değişimine yönelik politikalar 

izlendiği söylenebilir. 1877-1878 Osmanlı-Rus savaşlarından sonra bölgeye bir takım Çeçen, 

Çerkez, Terekeme, Oset gibi ailelerin iskân edilmiş olması Cumhuriyet yıllarında bu bölgede 

iskân etme yöntemlerini de etkilemekteydi.34 I. Dünya savaşından sonra gerçekleşen tehcir, göç 

ve iskân süreçleri, Muş ve ilçelerinde özellikle Ermeni tehciri ve savaş sürecinde Müslüman 

gruplar arasında yaşanan muhacirlik hem şehirlerde hem de kırsal da demografinin değişimine 

neden olmuştur.35 

Tablo 10. Ana Lisanlarında Kürtçe Nisbeti Yüksek Olan Vilayetler 

Vilayetler Kişi Sayısı 

V
il

a
y

e
t 

N
ü

fu
s

u
n

a
 

y
ü

z
d

e
 

n
is

b
e

ti
 

Vilayetler Kişi Sayısı 
V

il
a

y
e

t 

N
ü

fu
s

u
n

a
 

y
ü

z
d

e
 

n
is

b
e

ti
 

Hakkâri    17.005 88.94 Sivas  42.271       12.82 

Van    57.723 76.63 Gaziantep  16.348 7.58 

Bitlis    67.678 74.67 Cebelibereket    7.211 6.70 

Siirt    75.962 74.16 Kırşehir    8.160 6.43 

Diyarbakır  132.209 68.78 Aksaray    8.141 6.41 

Mardin  109.841 60.86 Ankara  21.430 5.30 

Bayazıt    60.926 58.26 Çorum  12.311 4.96 

Elâzığ  112.493 52.88 Konya  21.396 4.24 

Urfa  182.788 42.06 Amasya    3.256 2.83 

Malatya    28.323 41.81 Adana    5.744 2.52 

Erzincan    54.877 41.47 Yozgat    5.020 2.40 

Kars    42.945 20.96 Tokat    6.080 2.31 

Maraş    26.857 14.37 Kayseri    4.780 1.90 

Erzurum    36.422 13.47 Gümüşhane    1.943 1.59 

 
30 T.C. Başvekalet İstatistik Umum Müdürlüğü. 28 Teşrinievvel 1927 Umumi Nüfus Tahriri, 3.Fasikül, 31. 
31 Osman Yıldırım. Malazgirt İlçesinin Kültürel Coğrafyası (Maddi Kültür Öğelerine Göre),167. 
32 T.C. Başvekalet İstatistik Umum Müdürlüğü. 28 Teşrinievvel 1927 Umumi Nüfus Tahriri, 3.Fasikül, 32. 
33 T.C. Başvekalet İstatistik Umum Müdürlüğü, 28 Teşrinievvel 1927 Umumi Nüfus Tahriri, 1.Fasikül,231. 
34 Ahmet Öztürk, Kafkasya’dan Muş Yöresine Göçler ve İskân (1856-1905). (Bitlis: Bitlis Eren Üniversitesi, 

Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2017),98. 
35 Muhammet Kemaloğlu, Terekeme-Karapapak Türklerinin Yerleşim Alanları, Uluslararası Türkçe 

Edebiyat Kültür Eğitim Dergisi, 1/3, (2012). 

 



Malazgirt Tarih Araştırmaları Dergisi 1 (Mayıs 2025) 

23 
 

 Yekûn-Total 1.170.140  

Tablo 10’da yer alan veriler ışığında toplam 28 vilayette 1.170.140 kişi ana dili olarak Kürtçe 

konuşmaktadır. Bu miktar bütün Kürtçe konuşanların %98.79’luk kısmını oluşturmaktadır.  

  



Malazgirt Tarih Araştırmaları Dergisi 1 (Mayıs 2025) 

 

24 
 

Tablo 11. 1927 Nüfus Sayımı Sonuçlarına Göre Malazgirt İlçe Nüfusunun Doğum Yerleri 
 C

in
s

iy
e

t 

T
ü

rk
iy

e
 

Ir
a

k
 

İr
a

n
 

S
u

ri
y

e
 

S
a

ir
 A

fr
ik

a
-A

s
y

a
 

M
e

m
le

k
e

tl
e

ri
 

A
lm

a
n

y
a

 

B
u

lg
a

ri
s

ta
n

 

F
ra

n
s

a
 

Y
u

n
a

n
is

ta
n

 

M
a

c
a

ri
s

ta
n

 

İt
a

ly
a

 

R
u

s
y

a
 

S
ır

b
is

ta
n

 

M
e

ç
h

u
l 

 B
it

li
s

 E 
11.336 

 
3 9 - - - 1 - - - - 5 - 32 

K   8.362 - 4 - - - - 1 - - - - - 2 

A
h

la
t E   4.007 - 241 - - - - - - - - 40 1  

K   3.669 - - - - - - - - - - - -  

 B
u

la
n

ık
 

E   2.456 - - 5 - - - - - - - 204 - - 

K   2.441 - 63 - - - - - - - - 127 - 1 

H
iz

a
n

 E   4.183 - 2 - - - - - - - - 1 - - 

K 
  4.208 

 
- - - - - - - 2 - - 14 - - 

M
a

la
z

g
ir

t E   3.748 - 1 - 2 - - 2 - - - 11 - 1 

K   3.185 - - - - - - - - - - 16 - - 

  
M

u
ş

 E 
 10.856 

 
- - - - - - - 1 - - 242 - 1 

K 
10.160 

 
2 - - - - - - - - - 237 - - 

M
u

tk
i E    5.361 - - - - - - - - - - - - - 

K    5.564 - - - - - - - - - - - - - 

V
a

rt
o

 E    4.772 - - - - - 1 - - - - 16 - 1 

K    5.007 - - - - - - - - - - 25 - - 

1927 yılı genel nüfus sayımı sonuçları değerlendirildiğinde Bitlis ili ve ilçeleri doğum yeri 

verilerine göre bölgede 46.719 erkek ve 42.596 kadın olmak üzere toplam 89.315 kişi Türkiye 

doğumludur. Tablo 11’de yer alan veriler ışığında Bitlis ve ilçelerinde 5 kişi Irak, 320 kişi İran, 5 

kişi Suriye, 2 kişi sair Afrika-Asya memleketleri, 2 kişi Bulgaristan, 1 kişi Fransa, 3 kişi 

Yunanistan, 938 kişi Rusya, 1 kişi Sırbistan ve 39 kişi ise meçhul olarak kayıt altına alınmıştır. 

Malazgirt ilçesi doğum yeri verileri değerlendirildiğinde 3.748’i erkek ve 3.185’i kadın olmak 

üzere toplam 6.933 kişi Türkiye doğumludur. Ayrıca ilçede 1 kişi İran, 2 kişi diğer Afrika-Asya 

memleketleri, 2 kişi Fransa, 27’si Rusya olarak kayıt altına alınmıştır. İlçede 1 kişinin ise doğum 

yeri meçhuldür.36 

3. Sonuç  

Nüfus sayımları aracılığıyla bir ülke nüfusunun nitelik ve niceliğine dair veriler elde edilmektedir. 

Bu sayımlar bir ülkenin nüfus miktarını tespit etmenin yanında nüfusun artış oranı, yaş dağılımı, 

cinsiyeti, çalışan nüfusun sayısı, sektörel dağılımı, kır ve şehir nüfusu, eğitim durumları vb. gibi 

 
36 T.C. Başvekalet İstatistik Umum Müdürlüğü, 28 Teşrinievvel 1927 Umumi Nüfus Tahriri, 1. Fasikül,267. 



Malazgirt Tarih Araştırmaları Dergisi 1 (Mayıs 2025) 

25 
 

birçok veri elde edilerek ülke planlaması gerçekleştirilebilir. Bu çalışmanın konusunu oluşturan 

1927 yılı genel nüfus sayımı sonuçlarına göre Malazgirt ilçesinin toplumsal, sosyal, demografik 

ve ekonomik durumu, toplam nüfus, cinsiyet durumu, meslek, yaş, doğum yeri, din, dil, okur-

yazarlık, medeni hal ve sakatlık verileri kapsamında değerlendirilmiştir.  

1927 yılında gerçekleşen genel nüfus sayımı sonuçlarına göre Malazgirt toplam nüfusu 

6.966’dır. Nüfusun 3.201’i kadınlardan geri kalan 3.765’i ise erkeklerden oluşmaktadır. Bölgenin 

nüfus yoğunluğu Bitlis şehir merkezi ile Bitlis iline bağlı Muş ilçesinde toplanmıştır. Malazgirt 

ise, Bitlis’in toplam nüfusu içerisinde Bulanık ilçesinden sonra nüfusu en az olan ikinci ilçedir. 

Malazgirt nüfusu yaş grupları değerlendirildiğinde, en kalabalık yaş grubu 20-45 yaş grubu, en 

az kişinin olduğu yaş grubu ise 71 yaş ve üzeridir. Malazgirt ilçesinin medeni durumu 

değerlendirildiğinde, nüfusun 3.631’i bekar, 3.014’ü evli, 315’i dul ve 4 kişinin ise boşanmış 

olduğu görülmektedir. Malazgirt’te okuma-yazma bilen kişi sayısı sadece 126 olup, okuma-

yazma bilmeyen kişi sayısı da 6.840’tır. Bölgenin mesleki dağılımı değerlendirildiğinde çalışan 

nüfusun büyük çoğunluğu tarımla uğraşırken, ilçe nüfusunun 5039 kişisi ise mesleksiz ya da 

mesleği meçhul olarak kayıt altına alınmıştır.  

Malazgirt ilçesinin doğum yeri verilerine göre, 1 kişi İran, 2 kişi diğer Afrika-Asya memleketleri, 

2 kişi Fransa, 27’si Rusya ve 1 kişi doğum yeri meçhul olarak kayıt altına alınmıştır. Malazgirt 

toplam nüfusu içerisinde 6.933 kişi ise Türkiye doğumludur. Malazgirt ilçe nüfusunun dinlere 

göre dağılımı değerlendirildiğinde Malazgirt’in toplam nüfusu (6.966 kişi) dini İslam olarak kayıt 

altına alınmıştır. Maluliyet verilerine göre Malazgirt’te 6.824 kişinin sakatlığının olmadığı 142 

kişinin de farklı sakatlık durumları olduğu görülmektedir. Genel nüfus sayımı sonuçları ile ülkede 

konuşulan dillerin tespitinin de yapıldığı görülmektedir. 1927 yılı genel nüfus sayımı sonuçlarına 

göre Malazgirt’te 602 kişi Türkçe, 10 kişi Arapça, 6352 kişi ise Kürtçe konuşmaktadır. Malazgirt 

ilçesinde ağırlıklı olarak halk arasında Kürtçe konuşulmaktadır.  

1927 yılı genel nüfus sayımı sonuçları, cumhuriyetin ilk dönemlerinde ülkenin nüfus miktarı, 

cinsiyeti, okur-yazar durumu, yaş, meslek, din, dil, medeni durum, doğum yeri ve sakatlık 

durumlarını anlamak açısından çok önemli verilerdir. Yapılan bu çalışma ile literatüre 

Malazgirt’in cumhuriyet dönemi toplumsal, sosyal, demografik ve ekonomik yapısı ortaya 

konmaya çalışılmış ve Cumhuriyetin ilk dönemlerindeki Malazgirt hakkında tarihsel literatüre 

katkıda bulunulmuştur. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Malazgirt Tarih Araştırmaları Dergisi 1 (Mayıs 2025) 

 

26 
 

Kaynakça  

Bayram, Hakan. Malazgirt Yerel Basın Örneğinde Köyün Sesi Gazetesine Yansıyan Kültürel, Siyasal ve Sosyal 

Gelişmeler. Muş: Muş Alparslan Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2023. 

BCA, T.C. Cumhurbaşkanlığı Devlet Arşivleri Başkanlığı, Iğdır ve Tuzluca ilçelerinin Kars'a Malazgirt İlçesinin de 

Bayezid'e Bağlanması Hakkında Kanun Layihası. 30-18-1-2/44-30-3. https://katalog.devletarsivleri.gov.tr. 

Bekar, Özgür Aydın. Muş Ovası ve Çevresinin Coğrafi Etüdü. Erzurum: Atatürk Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 

Doktora Tezi, 2022. 

Dikmen, Çiğdem Belgin - Toruk, Ferruh.  “Malazgirt Kalesi ve Çevresi Koruma Önerileri.” International Social 

Sciences Studies Journal , 7/89, (2021), 4525-4545. http://dx.doi.org/10.26449/sssj.3541. 

Doğaner, Yasemin. “Halkevleri”, Atatürk Ansiklopedisi, Erişim 11 Aralık 2024. 

https://ataturkansiklopedisi.gov.tr/bilgi/halkevleri/#:~:text=T%C3%BCrk%20Ocaklar%C4%B1%2010%20Nis

an%201931,g%C3%BCn%2014%20ayr%C4%B1%20merkezde%20a%C3%A7%C4%B1lm%C4%B1%C5%

9Ft%C4%B1r. 

Fırat Onat, G. 1927 Nüfus Sayımına Göre Erzincan Vilayetinin Demografik Özellikleri, İnsan ve Toplum Bilimleri 

Araştırmaları Dergisi, 9/3, (2020), 2350-2368. https://doi.org/10.15869/itobiad.740165. 

Kemaloğlu, Muhammet. Terekeme-Karapapak Türklerinin Yerleşim Alanları, Uluslararası Türkçe Edebiyat Kültür 

Eğitim Dergisi, 1/3, (2012). 55-81. 

Köyün Sesi. “İlçemizde Halkevi Kuruldu”. (07.12.1964),1. 

Köyün Sesi. “Halkodaları açıldı”. (14.12.1964),1. 

Köyün Sesi. “Okuma-Yazma Kursu”. (18.12.1964),1. 

Köyün Sesi. “Sağlık Bakanlığından Alaka Bekliyoruz”. (12.02.1965),2. 

Köyün Sesi. “Malazgirt Kitaplığı Senin Eserindir, Onu Maddeten ve Manen Besle Kitapları Senin Emrindedir, Kahveye 

Gideceğine Kitaplığa Git, Okumak Faydalıdır”. (28.05.1965), 1. 

“Muş”, Yurt Ansiklopedisi (1892-1983). 8. Cilt/6020, İstanbul: Anadolu Yayıncılık,1981. 

Öztürk, Ahmet. Kafkasya’dan Muş Yöresine Göçler ve İskân (1856-1905). Bitlis: Bitlis Eren Üniversitesi, Sosyal 

Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2017. 

Sezen, Tahir. Osmanlı Yer Adları. Ankara: T.C. Başbakanlık Devlet Arşivleri Genel Müdürlüğü, 2017. 

TÜİK, Türkiye İstatistik Kurumu. “31 Aralık 2023 Tarihli Adrese Dayalı Nüfus Kayıt Sistemi Sonuçları”. Erişim 09 Aralık 

2023. https://data.tuik.gov.tr. 

T.C. Başvekalet İstatistik Umum Müdürlüğü. 28 Teşrinievvel 1927 Umumi Nüfus Tahriri, 1. Fasikül, Ankara: 

Hüsnütabiat Matbaası, 1929. https://kutuphane.ttk.gov.tr/resource?itemId=265164&dkymId=59995. 

T.C. Başvekalet İstatistik Umum Müdürlüğü. 28 Teşrinievvel 1927 Umumi Nüfus Tahriri, 3. Fasikül, Ankara: Başvekalet 

Müdevvenat Matbaası,1929. https://kutuphane.ttk.gov.tr/resource?itemId=265450&dkymId=1564. 

T.C. Malazgirt Kaymakamlığı. “Tarihi ve Coğrafi Yapı”. Erişim 10 Aralık 2024. http://www.malazgirt.gov.tr/tarihi-ve-

cografi-yapi. 

T.C. Resmî Gazete, “Ağrı Vilayetinin Malazgirt Kazasının Muş Vilayetine Bağlanması” (04.01.1936), 5902. 

https://www.resmigazete.gov.tr/ 

Yıldırım, Osman. Malazgirt İlçesinin Kültürel Coğrafyası (Maddi Kültür Öğelerine Göre). Ağrı: Ağrı İbrahim Çeçen 

Üniversitesi Lisansüstü Eğitim Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2023. 

Yılmaz, Murat. Malazgirt İlçesi’nin (Muş) Nüfus Coğrafyası, Turkish Studies, 11/2, (2016), 1361-1388. 

Yuca, İrşad Sami. Cumhuriyet Döneminde Malazgirt (1923-1960) Mekân-Toplum-Siyaset-Hafıza. İstanbul: Kriter 

Yayınevi, 2023.  

 

  

https://katalog.devletarsivleri.gov.tr/
http://dx.doi.org/10.26449/sssj.3541
https://ataturkansiklopedisi.gov.tr/bilgi/halkevleri/#:~:text=T%C3%BCrk%20Ocaklar%C4%B1%2010%20Nisan%201931,g%C3%BCn%2014%20ayr%C4%B1%20merkezde%20a%C3%A7%C4%B1lm%C4%B1%C5%9Ft%C4%B1r
https://ataturkansiklopedisi.gov.tr/bilgi/halkevleri/#:~:text=T%C3%BCrk%20Ocaklar%C4%B1%2010%20Nisan%201931,g%C3%BCn%2014%20ayr%C4%B1%20merkezde%20a%C3%A7%C4%B1lm%C4%B1%C5%9Ft%C4%B1r
https://ataturkansiklopedisi.gov.tr/bilgi/halkevleri/#:~:text=T%C3%BCrk%20Ocaklar%C4%B1%2010%20Nisan%201931,g%C3%BCn%2014%20ayr%C4%B1%20merkezde%20a%C3%A7%C4%B1lm%C4%B1%C5%9Ft%C4%B1r
https://doi.org/10.15869/itobiad.740165
https://data.tuik.gov.tr/
https://kutuphane.ttk.gov.tr/resource?itemId=265164&dkymId=59995
https://kutuphane.ttk.gov.tr/resource?itemId=265450&dkymId=1564
http://www.malazgirt.gov.tr/tarihi-ve-cografi-yapi
http://www.malazgirt.gov.tr/tarihi-ve-cografi-yapi


MATAD 
 

E-ISSN: 3062-4363 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

Yazar(lar) / Author(s) 

Doktora Öğrencisi, Elif Yıldız Yüce  

Ankara Yıldırım Beyazıt Üniversitesi, Sosyal 

Bilimler Enstitüsü, Tarih Anabilim Dalı, Genel 

Türk Tarihi Bilim Dalı, Ankara Türkiye 

e-posta: elifyildizyucee@gmail.com.   

(Sorumlu Yazar/Corresponding author)  

Osmanlı Devleti’nin Dağıstan Siyaseti ve Hanların Tutumu (XIX. Yüzyıl) 

Öz 

Jeostratejik konumu nedeniyle Kuzey Kafkasya, asırlarca pek çok medeniyete ev sahipliği yapmış, 

tarih boyunca da güçlü devletlerin mücadelesine tanıklık etmiştir. Bilhassa Dağıstan, 1785 yılı 

itibariyle Çarlık Rusya’nın bölgedeki ilerleyişi karşısında oldukça dinamik bir yapıya sahip olmakla 

hem siyasal hem de toplumsal mobilizasyonun odağı olmuştur. Bu minvalde çalışmada Rusya’nın 

19. asır itibariyle 23 milyon km²’yi aşan geniş bir coğrafyaya hâkim olduğu ve bölgedeki 

hâkimiyetini muhkem kılmaya çalıştığı bu yüzyılda Osmanlı Devleti’nin Dağıstan merkezli stratejik 

yaklaşımı analiz edilecektir. Zira Dağıstan’ın bir tampon bölge olarak işlevi ve bölgesel aktörlerin 

faaliyetleri neticesinde Osmanlı Devleti’nin Dağıstan’a yönelik politikası çok boyutlu bir diplomatik 

ve stratejik angajman şeklinde tezahür etmiştir. Bölgedeki hanlara askeri ve siyasi desteğin yanı 

sıra Rusya ile olan münasebetlerinin boyutu da bu çalışma için önem arz etmektedir. Nitekim 

Devlet Arşivleri Başkanlığı Osmanlı Arşivi ve Millî Savunma Bakanlığı Askerî Tarih ve Stratejik Etüt 

Daire Başkanlığı’ndan temin edilen arşiv belgelerinden faydalanılarak, XIX. yüzyılda Osmanlı 

Devleti’nin bölge hanları ve ahalisiyle olan temaslarına genel bir bakış açısıyla yaklaşılacaktır.  

Anahtar Kelimeler: Osmanlı Devleti, Rusya, Dağıstan, Hanlar, Ahali. 

Dagestan Politics of the Ottoman Empıre and the Attıtude of the Khans 

(XIX. Century) 

Abstract 

Due to its geostrategic position, the North Caucasus has hosted numerous civilizations for 

centuries and witnessed the continuous struggle among great powers. Specifically, since 1785, 

Dagestan became a dynamic center of political and social mobilization in response to the 

expanding influence of Tsarist Russia in the region. This study examines the Ottoman Empire’s 

strategic approach centered on Dagestan during the 19th century, when the Russian Empire 

extended its control over more than 23 million square kilometers and sought to solidify its 

dominance in the Caucasus. As Dagestan functioned as a buffer zone and due to the activities of 

local actors, the Ottoman policy toward the region took the form of a multidimensional diplomatic 

and strategic engagement. The study focuses on the military and political support provided to 

local khans, as well as the nature and extent of the Ottoman Empire’s relations with Russia. 

Drawing on archival documents from the Presidential State Archives of Türkiye and the Military 

History and Strategic Studies Directorate of the Ministry of National Defense, this research 

provides a comprehensive overview of Ottoman interactions with Dagestani khans and 

communities throughout the 19th century.  

Keywords: Ottoman Empire, Russia, Degestan, Khans, Community. 

Makale Bilgileri/Article İnformation 

Tür-Type: Araştırma makalesi-Research article 

Geliş tarihi-Date of submission: 15.12.2024 

Kabul tarihi-Date of acceptance: 02. 05. 2025  

Yayım tarihi-Date of publication: 31. 05. 2025  

Hakemlik-Review 

Çift Taraflı Kör Dış Hakemlik 

Double-Blind External Peer Review 

Etik beyan/Ethics  statement 

Yazar(lar), çalışmanın hazırlanma sürecinde etik 

ilkelere uyduklarını beyan etmiştir. 

The author(s) declared that they complied with 

ethical principles during the preparation of the 

study. 

Benzerlik taraması- Plagiarism checks 

          

Çıkar çatışması-Conflict of interest 

Çıkar çatışması beyan edilmemiştir 

No conflict of interest declared 

Finansman-Grant Support 

“Bu çalışma, Türkiye Bilimsel ve Teknolojik 

Araştırma Kurumu (TÜBİTAK) tarafından 

121K984 Numaralı proje ile desteklenmiştir.” 

Projeye verdiği destekten ötürü TÜBİTAK’a 

teşekkürlerimizi sunarız 

Lisans- License 

  
 

Yazar Katkı Oranları/ Author Contributions  

Çalışmanın Tasarımı/Conceiving the Study Yazar-1 (%100) 

Veri Toplama/Data Collection Yazar-1 (%100) 

Veri Analizi/Data Analysis Yazar-1 (%100) 

Makale Yazımı/ Article Writing Yazar-1 (%100) 

Gönderim ve Revizyon/Submission and Revision Yazar-1 (%100)  

  

Atıf- Citation (APA) 
Yüce, Elif Yıldız, “Osmanlı Devleti’nin Dağıstan Siyaseti ve Hanların Tutumu (XIX. Yüzyıl)”. Malazgirt Tarih Araştırmaları Dergisi 1 (Mayıs 2025) 27-39. 

mailto:elifyildizyucee@gmail.com
https://orcid.org/0000-0001-8093-8039
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/deed.tr


Malazgirt Tarih Araştırmaları Dergisi, 1 (Mayıs 2025) 

27 
 

1. Giriş  

Türkiye ve Rusya arasında bir tampon bölge statüsünde bulunan Kafkasya Bölgesi, dağlık 

coğrafi yapısına karşın muhtevasında barındırdığı çeşitli etnik grupları ile kozmopolit bir özellik 

taşımaktadır. Akdeniz, Ege ve Marmara denizi, Boğazlar, Karadeniz, Azak deniz vd. birbirinin 

ardı sıra bulunan iç denizlerin teşkil ettiği bir su koridorunun doğusunda yer almakta olup Hazar 

Denizi ve Karadeniz arasında da bir köprü görevi görmektedir. Bu yönüyle de  Asya ve Avrupa 

kıtalarının birbirine bağlanmasını sağlamaktadır.1 Kuzey ve Güney olmak üzere iki açıdan 

incelenen Kafkasya en kadim çağlardan bugüne kadar Çerkesler, Abhaz-Adigeler, Çeçenler, 

Dağıstanlılar, İnguşlar Osetler, Lezgiler, Megrel, Svan, Azerbaycan Türkleri, Gürcüler ve 

Ermeniler gibi toplulukların yurdu olup, u yönüyle etnik bir çeşitliliğe sahiptir.2 Bu sebeple 

Kafkasya’da çok sayıda etnik kökene mensup gruplar yaşadığından, çeşitli dillerin konuşulması 

ve pek çok dinin varlığından bahsetmek mümkündür. Bunun yanı sıra Müslüman ve Hristiyan 

halkın dışında Dağ Yahudilerinin de yaşadığı bir coğrafya olan Kafkasya’da3 Daryal, Derbent 

gibi önemli geçitlerin haricinde çok sayıda akarsu, nehir ve önemli enerji kaynakları mevcuttur. 

Bu minvalde bölgedeki askerî ve kültürel hareketliliğin temel nedeni olarak coğrafî konumu 

dikkat çekmektedir. Dolayısıyla bir bölgenin coğrafî konumu, kaderini de belirleyen en önemli 

etken olmaktadır. 

2. Jeostratejik Açıdan Dağıstan  

Tarih boyunca önemini koruyan Kafkasya, göç yolları ve önemli ticaret yollarının geçiş 

noktasında yer aldığından sadece kadim tarihi ile değil, zengin sosyo-kültürel yapısıyla da dikkat 

çekmektedir.4 Bugün ise Güney ve Kuzey Kafkasya olmak üzere iki açıdan incelenmekte ve 

Rusya Federasyonu’na bağlı yedi özerk cumhuriyetten oluşmaktadır. Söz konusu özerk 

cumhuriyetler sırasıyla; Dağıstan, Çeçenistan, Kabardey, İnguşetya, Balkar-Karaçay, Kuzey 

Osetya, Adige, Çerkes’dir. Ayrıca Stavropol ve Karasnodar adında da iki kray mevcuttur.5  

Rusya Federasyonu’na bağlı özerk bir Cumhuriyet olan Dağıstan ise, neredeyse dünya 

kavimlerinin göç güzergâhları üzerinde adeta bir geçit olarak tarih boyunca yer edinmiştir. Bu 

durum, dünyanın çeşitli bölgelerinden Dağıstan’a göçleri beraberinde getirmiştir. Sadece 

göçlerle de sınırlı kalmayıp çok sayıda devlet bu bölgede egemen güç olmak için mücadele 

etmiştir. Araplar ve Farslar kendi halklarını bu coğrafyaya yerleştirerek bölgedeki varlıklarını 

muhkem kılmak istemişlerdir.6 Çünkü Dağıstan; doğudan Hazar Denizi’ne kadar devam eden 

Don-Volga nehirlerinin yakınlaştığı nokta ile batıdan Karadeniz sahilleri ve güneyden ise Aras, 

Çoruh ve Arpaçay nehirlerine kadar uzanan bölgeyi kapsamaktadır.7 Nitekim Kafkasya’nın 

 
1 İsmail Berkok, Tarihte Kafkasya, İstanbul Matbaası, İstanbul 1958, s.2. 
2 Davut Dursun, “Kafkasya,” Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi (TDVİA), c. 24, İstanbul: TDV Yayınları, 2001, 

157. 
3 Jabır Osmanlı ve Ahmet Güç, “Çarlık Rusyası ve Sovyetler Döneminde Azerbaycan’da Yaşayan Dağ Yahudilerinin 

Dini ve Sosyal Durumları (Religious and Social Situation of Azerbaijan’s Mountain Jews During Tsarist Russia and 

the Soviet Union),” Bülent Ecevit Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 7, no. 1 (Haziran 2020): 51. 
4 Osman Tekir, “Kuzey Kafkasya’da Mevcut ve Potansiyel Etnik Çatışma Alanları,” Kafkasya Çalışmaları-Sosyal 

Bilimler Dergisi 2, no. 3 (Eylül 2016): 24. 
5 Kray, seçilmiş bir meclisten ve bir validen oluşan federal bir birimdir. Daha fazlası için bkz. Mokhmad Akhiyadov, 

“Kuzey Kafkasya’da Din, Siyaset ve Etnisite,” İnsamer Kuzey Kafkasya Raporu, Ocak 2020, 1, 49. 
6 Mahmut Bi, Kafkasya Tarihi C.1, Berikan Yayınevi, Ankara 2011, 672. 
7 Mehmet Uyar, Kuzey Kafkasya Cumhuriyeti’nden Dağıstan Sovyet Sosyalist Cumhuriyeti’ne: Dağıstan’da Siyasal 

Gelişmeler (1978-1921) (İstanbul Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Türkiyat Araştırmaları Anabilim Dalı, 

Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi, İstanbul 2020), 1. 



Malazgirt Tarih Araştırmaları Dergisi, 1 (Mayıs 2025) 

28 
 

kuzeydoğusunda yer alan Dağıstan, geniş ve bereketli toprakları ile tarih boyunca önemini 

korumuş ve korumaya da devam etmektedir.   

3. Kafkasya’nın Çarlık Rusya İçin Önemi 

Önemini asırlarca sürdüren Kuzey Kafkasya, XVI-XX. asırlar arasında önemin güçlü 

devletlerinin mücadele sahası haline gelmiştir. Elbette bu durum bölgenin coğrafî konumuyla 

doğrudan bağlantılıdır. Slav menşeili olmalarının yanı sıra ari kökenli kavimlerle de ırkdaş 

oldukları bilinen Ruslar8, daha 1400’lü yıllarda Kafkasya ile ilgilenmeye başlamışlardır. Ancak 

öncesinde III. Ivan dönemine rastlamakla ilk Rus varlığı 1489’da Kazan’ın ele geçirilmesi ile 

başlayıp, daha sonra Kuzey Kafkasya’ya sirayet etmiştir. III. İvan’ın ölümünden sonra Kazan, 

Rusların elinden çıkmışsa da IV. İvan’ın tahta geçmesiyle 1552 yılında tekrar ele geçirilmiş ve 

yine onun döneminde dört sene sonra da Astrahan’ın işgaliyle süreç devam etmiştir.9 

Dolayısıyla Ruslar bu durumu fırsat bilerek Kafkasya coğrafyasına yavaş yavaş sirayet 

etmişlerdir. XVII. yüzyıla kadar Rusların bölgedeki ilerleyişleri kümülatif bir şekilde 

gerçekleşmiştir.10  Altınorda Devleti’nin yıkılması sonucu Moskova Knezliği’nin kurulması ile 

Kafkasya’da Rus işgallerinin başladığını söylemek yerinde olacaktır.11 

Rusların Kafkasya’daki ilerleyişlerinin asıl hedefi önceden de belirtildiği gibi bölgenin jeopolitiği 

ile doğrudan bağlantılıdır. Bu ilerleyiş, XVII-XVIII. yüzyıllarda daha da belirgin bir hâl alarak Orta 

Asya’da da aynı eksende devam etmiştir. Bu durumda Rusların Kafkasya-Türkistan-Orta Asya 

sahasına yönelik hedefleri aslında aynıdır. Türkistan’da ki amaçlarından biri de bu bölge 

aracılığıyla Afganistan, İran ve Hindistan ülkeleriyle ticari ilişki ağı kurmaktır. Nitekim Rusya’nın 

Orta Asya ülkelerinde ilerleyebilmesi için Türkistan sahasında nüfuz elde etmesi gerektiğinden 

Kafkasya’da uyguladığı siyaset ile Türkistan ve Orta Asya sahasında uyguladığı politika 

neredeyse aynı çizgide devam etmiştir. Özellikle XVI. asırdaki Rus siyasetinin temelinde; 

Kafkasya’da etkin bir politika izledikten sonra Anadolu’ya geçmek ardından İran ve en temel 

gayesi olan Akdeniz’e ulaşmak yer almaktadır12   

Rusya’nın bölgeye tesir etmesi dostane ilişkiler ile başlamıştır. Kafkasya’nın Rus idari sistemine 

dâhil olması Çar I. Petro ile devam edip; II. Yekaterina döneminde hâkimiyet sahasının 

genişletilme fikri benimsenmiştir. Öte yandan Kafkasya halklarının gönüllülük esasıyla Rus 

idaresi altına girmeleri için de girişimler başlatılmıştır. 1774 Küçük Kaynarca Antlaşması ile 

Oset, İnguş, Büyük ve Küçük Kabardey toprakları Rus idaresi altına girmeye başlamışsa da13 

1774 Küçük Kaynarca Antlaşması sonrası vuku bulan Kazak isyanları ve ülke içi huzursuzluklar 

Kafkasya’nın işgal sürecini bir o kadar da yavaşlatmıştır. Yaş Antlaşması sonrasında da uzun 

süreli savaşların yaşanmasından ötürü Rusya, Kafkasya’yı tek hamlede işgal etmeye 

yoğunlaşamamıştır. Bu sebeple sağlam bir plan ile daha temkinli bir şekilde Osmanlı’nın hem 

Balkan ve Avrupa seferlerini hem de İran ile olan savaşlarını göz önünde bulundurarak 

 
8 Akdes Nimet Kurat, Rusya Tarihi Başlangıçtan 1917’ye Kadar (Ankara: Türk Tarih Kurumu Yayınları, 1987), 4. 
9 Muhammed Taşkesengil, “116. Yüzyılda Korkunç İvan’ın Rus Tarihindeki Rolü,” Karadeniz Uluslararası Bilimsel 

Dergi 36 (2017): 149. 
10 Daha fazlası için bkz. Yusuf Yıldız, “18. Yüzyılda Rusya’nın Kafkasya’yı Hristiyanlaştırma Politikası,” Tarih Peşinde 

Tarih ve Sosyal Araştırmalar Dergisi 18 (2017): 431-433. 
11 Necmettin Aygün, “Kafkasya’da Rus-Osmanlı Mücadelesi ve Kars Dolaylarında Rusların Sınır İhlâlleri 1826,” 

Cumhuriyet Tarihi Araştırmaları Dergisi (CTAD) 6 (2007): 2-3. 
12 Kuanış Karajan ve Jandos Kumğanbayev, “Rusya İmparatorluğu’nun Orta Asya Ülkeleri Üzerinde Uyguladığı 

Politikalar ve Halkın Yaşam Biçimi,” Akademik Bakış Dergisi 37 (Kırgızistan 2013): 2-3. 
13 Tekin Aycan Taşçı, “Kafkasya’da Rus İdari Yapıları (1785-1845),” Karadeniz Araştırmaları Dergisi 27 (Güz 2019): 

75-76. 



Malazgirt Tarih Araştırmaları Dergisi, 1 (Mayıs 2025) 

29 
 

rakiplerinin güç kaybetmesini beklemiştir. Bu doğrultuda, İran üzerinden sıcak denizlere 

ulaşmak her ne kadar temel gayesi olsa da kalıcılığı sağlamak isteyen Rusya, XVIII. asır itibariyle 

bölgede Slav koloniler vasıtasıyla Kafkasya önlerinde kuvvetli bir istinat sahası teşkil etmiştir. 

Yavaş ama planlı ilerlemesi Rusya’nın bölgedeki emellerini gerçekleştirmesini de olanaklı 

kılmıştır.14 

Osmanlı Devleti ve İran’a karşı nüfuz elde ederek her iki taraftan gelecek saldırıları kontrol altına 

alabilecek tüm hazırlıkları tamamlayıp askeri gücünü kuvvetlendirmiş ve Kafkasya’ya tamamen 

odaklanarak, neredeyse çoğu bölgede hâkimiyetini tesis etmekle de kalmayıp, askerî siyasî ve 

idarî yapılanmalarla da muhkem kılmaya başlamıştır. Nitekim durum bölge halkı tarafından kabul 

görmek yerine Gazavat denilen bir istiklâl mücadelesi başlatarak bölgede çetin mücadelelere 

sebebiyet vermiştir. 

4. Rus Varlığına Karşın Bölge Halkının Tutumu ve Osmanlı Devleti’nin Dağıstan 

Politikası 

Rusların bölgedeki ilk faaliyetleri doğrudan işgal politikasıyla değil, dostane ilişkiler 

çerçevesinde gelişmiştir. Dostane yürütülen ilişkilerin seyri zaman içerisinde değişerek askerî 

güç kullanma politikasına evrilmiştir. Özellikle Rus Çarı Petro daha sistemli, daha şiddete meyilli 

politikalar geliştirerek, Hazar Denizi kıyısında yer alan tüm ülkeleri Rus hâkimiyeti altında 

birleştirmeyi hedeflemiştir. Onun gayesi aynı zamanda doğu-batı eksenli bir Rus ticari merkezi 

inşasıydı. Adeta Avrupa’nın ticari yönü için Hazar kıyısındaki ülkelerde uygun bir zemin 

oluşturmaya çalışmıştır.15 . XVIII. asrın 70’li yılları Kafkasya’ya yerleşmeye başlayan Rusya’ya 

istediği komşu ülkelere böylece ticaret kapısı aralamıştır. Ancak bölgedeki varlıkları onları 

gerçek bir dost zanneden Kafkasya halkı tarafından başlangıçta sevinçle karşılanmışsa da 

bölgede kaleler yaptırmaları ve askerî hareketlilikleri zamanla bunun dostane olmayıp bölgeye 

yerleşme amaçlı olduğunu fark ettirmiştir. Bu sebeple bölgedeki hareketliliğin ve ilişkilerin de 

seyri tamamen değişmiştir.16 Hâkimiyet sahasının genişletilme fikrinin kuvvetlendiği Yekaterina 

döneminde, “Vilayet Yönetimi’nin geliştirilmesi ile Dağlı bilhassa Kuzey Kafkasya’nın Rus 

hâkimiyetine alınması hedeflenmiştir. Zira 1771’de İran’ın hâkimiyetinde olan Dağıstan’ın 

Derbent ve çevresinin Çarlık Rusya tarafından zapt edilmesinin halk tarafından bölgenin işgali 

olarak algılanması ve kabul görmemesi Rusya’ya karşı bir reflekse yol açmıştır.17 Rusya, 

bölgede askerî-idarî ve siyasî bir yapılanma gayesiyle ilerlemekteyken buna artık dur deme 

vaktinin geldiğini düşünen ve Osmanlı arşiv vesikalarında asıl adı Aşurman olarak zikredilen 

fakat İmam Mansur olarak bilinen bir çoban18 İslâmiyet’in kurallarını esas alan dini bir direniş 

başlatmıştır.19 Özellikle Müridizm temelli bu direniş batı kaynaklarında sıkça geçmekte, 

kelimenin menşei ise Arapçadan gelmekte ve bir tasavvuf önderinin etrafındaki talebeleri temsil 

 
14 Yılmaz Nevruz, Umumi Kafkasya Tarihine Giriş III (Kafkasya Kültür, Eğitim ve Sosyal Yardım Vakfı, Kafkasya Vakfı 

Yayınları, 1. Baskı, C. III, İstanbul 2019), 29-30.  
15 Orhan Alizade, “18. Yüzyılın İlk Yarısında Rusya’nın Kafkasya’da İşgalcilik Politikası,” Akademik Bakış Dergisi 7, c. 

4 (2010): 5-6.  
16 Naz Penah ve Elchin Shakirov, “Kafkasya’da Özgürlük Mücadeleleri ve Müridizm,” Uluslararası Sosyal Araştırmalar 

Dergisi 66, c. 12 (Ekim 2019): 415. 
17 Semiha Babazade, Müridizm ve Kafkasya’daki Mücadelesindeki Rolü (Necmettin Erbakan Üniversitesi, Sosyal 

Bilimler Enstitüsü, İslam Tarihi ve Sanatları Anabilim Dalı, İslam Tarihi Bilim Dalı Yüksek Lisans Tezi, Konya 2019), 

23-26. 
18 Başkanlık Osmanlı Arşivi, Hatt-ı Hümâyûn, Dosya No: 25, Gömlek No: 1247 (29 Z 1200/13.10.1786). 
19 Elif Yıldız Yüce, Arşiv Belgeleri Işığında Osmanlı-Kuzey Kafkasya Hâkimleri Arasındaki İlişkiler (İmam Mansur ve 

Şeyh Şâmil Dönemleri) (Siirt Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Genel Türk Tarihi Bilim Dalı, Yayımlanmamış 

Yüksek Lisans Tezi, Siirt 2020).  



Malazgirt Tarih Araştırmaları Dergisi, 1 (Mayıs 2025) 

30 
 

eden Mürid kelimesinden türemektedir.20 Ancak bu kavram Nakşibendî-Halidî 

müntesiplerinden hareketle Kuzey Kafkasya’da farklı bir boyuta dönüşerek Rus işgallerine karşı 

yarı dinî yarı politik bir anlam kazanmıştır.21 Bu direniş hareketi, Kuzey Kafkasya’da Gazavât 

Hareketi olarak bilinmekte ve İmamlar Dönemi’nin de başlangıcı sayılmaktadır. Söz konusu 

istiklâl mücadelesi tüm Kafkasya halklarının nazarında Güneş’in doğuşu gibi sevinç 

uyandırmıştır.22 Zira İmam Mansur böylece Dağıstan’da İmamlar Dönemi’nin sadece önder ismi 

değil, aynı zamanda ilk ulusal devlet düşüncesinin de müessisi olarak tarihe geçmiştir.23 Bu 

istiklâl mücadelesi İmam Mansur’dan sonra da; Gazi Molla Muhammed, Hamzat Bek ve bu 

direnişin sembol ismi sayılan Şeyh Şâmil’in 1859 yılında teslim olmasına kadar neredeyse 76 

yıl boyunca çetin bir şekilde sürmüştür. Bu sebeple Rusların bu coğrafyada gerçekleştirmek 

istedikleri askerî halk idarî yapılanması ancak Gazavât’ın son lideri Şeyh Şâmil’in teslim olması 

sonrası gerçekleşebilmiştir.24  

4.1. Osmanlı Devleti’nin Dağıstan Politikası: Hanlar ve Ahaliyle Olan Münasebetleri 

Bölgede Rus varlığı belirmeden evvel Dağıstan hanları, beyleri veya halkı, 1475 yılında Kefe’nin 

fethini müteakip Kırım Hanlığı ile beraber Osmanlı’ya tabiiyet bildirmişlerdir.  Osmanlı-Safevi 

savaşlarında da Osmanlı Devleti’ne destek veren bölge hanlıkları, Dağıstan’ın Osman Paşa 

komutasındaki Osmanlı birlikleri tarafından 1578’de fethedilmesinin ardından yaklaşık 28 sene 

daha Osmanlı Devleti’ne bağlı yaşamışlardır. Bu bağlılık sadece 1600’lü yıllarda değil Rusların 

bölgede varlık tesis etmeye başlamalarından sonra da devam etmiş, hatta Dağıstan ahalisi, 

Osmanlı’da devletin pek çok kademesinde görev almıştır. Böylece bölgede Osmanlı-Dağıstan 

ikili ilişkilerinin XVIII-XIX. asırlarda askeri yardımlar doğrultusunda devam ettiği aşikârdır. Her 

ne kadar 1813 Gülistan Antlaşması ile Dağıstan, Ruslara bırakılmış olsa da İmam Mansur ile 

başlayan ve bu istiklâl mücadelesinin sembol ismi Şeyh Şâmil dönemi sonlarına kadar devam 

Gazavât süresince bölgedeki askerî hareketlilik doruk bir noktada seyretmiştir.25 Özellikle 

1800’lü yıllarda Osmanlı Devleti’nin Dağıstan politikasındaki hareketlilik de yine Osmanlı arşiv 

belgeleri ışığında Rusya-Osmanlı-Dağıstan üçgeninde oldukça açık bir şekilde 

gözlemlenebilmektedir. Ayrıca Osmanlı Devleti için Dağıstan halkı yeri geldiğinde olası bir savaş 

durumunda yardım talep edebildiği sadakatli bir toplum olarak da dikkat çekmektedir. Hatta 

1801 tarihli bir arşiv belgesinde Mısır’da din karşıtı yürütülen birtakım faaliyetler kapsamında 

büyüyen olaylara karşın kış şartlarının elverişli olmamasına rağmen Osmanlı Devleti’nin 

 
20 Patrick J. Ambrogio, “İslamizing an Insurgency: Considerations on Radicalization in the North Caucasus,” 

Kafkasya Çalışmaları Sosyal Bilimler Dergisi / Journal of Caucasus Studies (JOCAS) 4, no. 7-8 (Mayıs 2019): 5. 
21 Müridizm ve Gazavat terimleri aynı anlamı tam anlamıyla ifade etmemektedir. Zira Gazavat; Müslüman olmayan 

toplumlara ve siyasî oluşumlara karşı düzenlenen seferlerin çoğul adıdır. Müridizm se yine İslâmiyet’in şer’i 

hükümlerini esas alan daha çok tarikat kökenli “Mürşit-Mürit” kavramlarını içeren bir oluşumdur. Her iki terim Kuzey 

Kafkasya’da Rus işgalleri karşısında ortaya çıkan dinî bir örgüt olarak tek bir noktada birleşse de Gazavat’ın 

uygulanma esaslarını da yine Müridizm belirlemiştir. Daha fazlası için bkz. Abdullah Temizkan, “Kuzey Kafkasya’da 

Müridizmin Kurumsallaşması ve Gazavat,” Karadeniz Araştırmaları Dergisi 25 (2010): 78, 85-86. 
22 Detaylı bilgi için bkz. John F. Baddeley, Rusların Kafkasya’yı İstilası ve Şeyh Şâmil (Çev. Murat Özden; İstanbul, 

1996), 72-73. 
23 Aytek Kundukh, Kafkasya Müridizmi (Gazavat Tarihi) (Haz. Tarık Cemal Kutlu; İstanbul: Gözde Kitaplar Yayınevi, 

1987), 31. 
24 Askerî halk idaresi Kuzey Kafkasya’da bazı bölgeleri yönetmek için yürürlüğe giren ve dönemin şartları ile beliren 

askerî kökenli bir idari yapılanma sisteminin adıdır. Daha fazlası için bkz. Mustafa Tanrıverdi, “Rusya’nın Kafkasya 

Müslümanlarını İdare Yönetimi Olarak Askeri-İdari Halk Yönetiminin Teşekkülü ve Uygulanışı (1860-1917),” İstanbul 

Üniversitesi Tarih Dergisi 75 (2021): 256. 
25 Abdul-Ali Aliyev, Tarihi Süreçte Dağıstan’da Din (Erciyes Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Felsefe ve Din 

Bilimleri Anabilim Dalı, Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi, Kayseri 2008), 86. 



Malazgirt Tarih Araştırmaları Dergisi, 1 (Mayıs 2025) 

31 
 

Dağıstan hanı El-Hac Ahmet Han’dan askeri yardım talebinde bulunması bu durumu destekler 

niteliktedir.26 

1800’lü yıllarda Rusya’ya karşı mücadele etmek isteyen diğer bölge hanlarının Osmanlı Devleti 

ile olan münasebetlerinde askerî faaliyetler ön planda olmakla bu da 9 Mart 1807 tarihine ait 

bir arşiv vesikasından anlaşılmaktadır. Bu minvalde Kırım Hanı ve Osmanlı Devleti arasındaki 

bir yazışma dikkat çekicidir. Zira Kırım Hanı Girazyzâde Hacı Giray ve kardeşi Selâmet Giray 

1805 yılında başlayan ve Rusya ile Fransa arasında yaşanan Napolyon savaşlarını fırsat bilerek 

civardan Dağıstanlılar, Çerkezler ve Abaza gibi kabilelerin desteğini almıştır. Söz konusu 

hanların Rusya’ya hücum ettiklerini içeren belgede Osmanlı’dan askerî yardım talebinde 

bulundukları dikkat çeken bir ayrıntıdır. Buna karşılık Anapa’ya vezir, muhafız veya serasker 

tayini ile birlikte 3 bin-5 bin civarı asker, yine Anapa’ya on kıt’a top, yüz nefer topçu tertip 

edilmesini talep etmişlerdir. Gerekli yardımın gerçekleşmesi durumunda da tereddütsüz bir 

şekilde hücuma geçeceklerini ve hangi durumda olursa olsun Osmanlı’ya bağlılıklarını 

sürdüreceklerini belirtmişlerdir. Yine aynı belgede Büyük ve Küçük Kabardey halkının da bu 

ittifakta yer aldığı, ancak Rusya’nın harekete geçmesiyle Osmanlı sınırına alınmaları için 

bekledikleri bilgisi de yer almaktadır.27 Bölgede hanların faaliyetlerine dair belgeler talep içerikli 

olabildiği kadar bölgenin ahvaline dayalı bilgiler de içerebilmektedir. Erzurum Valisi Osman 

Paşa’ya ait bir tahrirat tam da bu yönde bilgiler içermektedir. 1808 tarihli belgede Dağıstan 

Şamahı Hanı Mustafa Han’ın civar bölgelerdeki hanlarla birleşip Rusya’ya karşı ittifak sağladığı 

bilgisi yer almaktadır. Ayrıca bölgede yaşanan savaş nedeniyle mevcut sürat toplarının 

yetersizliği de dile getirilerek ordunun erzak, cephane ve top kısaca mühimmat ihtiyacının 

olduğu belirtilirken, Çıldır Eyaleti’ndeki derebeylerin aralarının da düzeldiği bildirilmiştir. Yine 

aynı belgede, bölgeye çok sayıda erzak, beş yüz nefer tüfekçi, beş yüz kişilik piyade ve çok 

sayıda mühimmatın gönderildiği bilgisi yer almaktadır. 28  

Aynı yıllar içerisinde neredeyse pek çok Dağıstan hanı Rusların bölgedeki ilerleyişlerine mukabil 

ittifak arayışı içerisinde olmuştur. Kimi bu ittifakı sağlarken, kimi de doğrudan Osmanlı 

Devleti’nden beklemiştir. Yine bir Dağıstan hanı olan Dağıstanlı Şehsuvar Bey’in, Ruslara karşı 

bölgedeki beyler ile ittifak kurma isteğine karşın, harekete geçmeleri için Osmanlı Devleti’nden 

hutbe fermanı almaları,29 Osmanlı Devleti’nin Dağıstan hanlarına bir destek göstergesidir. 

Bunun yanı sıra bu desteklerin kimi zaman Dağıstan hanlarından herhangi bir talep 

doğrultusunda olmadan da gerçekleştiğini söylemek mümkündür. Zira Şatırzâde Emin Efendi 

ile beraber Çerkes, Kabardey Dragon, Komon ve Abaza beylerinin Dağıstan’daki ahvalden 

Osmanlı’yı haberdar etmeleri üzerine Kuban’da bulunan Sultan Giray’a Nurettin Payesi 

verilerek Seraskerlik rütbesi tevcih edilmiştir. Öte yandan bölgeye askerî takviye amacıyla 

Kastamonu, Canik, Trabzon ve Çorum gibi Anadolu’nun pek çok yerinden iki bin asker tertip 

edilmesi yine arşiv vesikalarında yer alan bir başka bilgidir.30 

Dağıstan hanlarının ittifak kurmasının Rusya üzerinde kimi zaman caydırıcı bir etkisinin 

olduğundan bahsetmek mümkündür. Özellikle ahaliyle beraber hareket etmeleri daha etkili 

sonuçlar doğurmuştur. Serhay Han, Şirvan Han, Selim Han, Kuba Hanı Şeyh Ali Han gibi 

hanların kurmuş oldukları ittifaka ahali-yi Dağıstan’dan Hüseyin Efendi, Mehmet Efendi, 

 
26 BOA, HAT, 154/6468 (11 R 1216/17.11.1801). 
27 BOA, HAT, 149/6274 (29 Z 1221/09.03.1807). 
28 BOA, Cevdet-Dâhiliye, Dosya No:223, Gömlek No:11130 (11 Z 1223/19.12.1808). 
29 BOA, HAT, 410/21379 (08 Ra 1225/13.04.1810). 
30 BOA, HAT, 963/41243 (17 Ra 1225/22.04.1810).  



Malazgirt Tarih Araştırmaları Dergisi, 1 (Mayıs 2025) 

32 
 

Süleyman Mirza ve Hacı Mehmed gibi diğer beylerin de dâhil olması kurulan ittifaka bir güç 

katmıştır. Dolayısıyla bu da Rusların Demirkapı’dan İran’ın güneyine kadar inme planlarını bir 

nebze de olsa sekteye uğratmıştır. Fakat buna rağmen bölgenin her türlü askerî teçhizat eksiği 

olması sebebiyle Osmanlı Devleti’ne bu yönde top ve topçu talebinde bulunulmuştur. Bunun 

yanı sıra belgede dikkat çekici bir başka ayrıntı da Tuti Hanım isimli bir kadının da yer almasıdır. 

Bu doğrultuda Rus yayılımı karşısında kurulan ittifaklara bölge kadınlarının da destek verdiği 

anlaşılmaktadır.31 Yukarıda belirtilen talepler çoğu zaman yanıt bulmuş ancak bazen de sadece 

manevi destek görmüştür.  Kaytak Hanı’nın talebine verilen karşılık, bunu doğrulamaktadır. Zira 

Kaytak Hanı Adil Usumi tarafından gönderilen Müftü Hacı Yusuf ve Şeyh Seyit Mirza’nın Rusya 

karşısındaki taleplerine Osmanlı Devleti tarafından daha evvel yine Kaytak Hanı Ahmed Han 

döneminde sağlanan yardımları belirterek (elli bin kuruş atiye, asker ve mühimmat) hil’ât 

verilmesi yeterli görülmüştür.32  

Rusların, Dağıstan ve civarındaki ilerleyişlerinin giderek ivme kazanması hanların neredeyse 

tümünü bir araya getirecek kadar etkili olmuştur. Adil Han, Hasan Han, Adil Han’ın 

ulemalarından Hacı Kurban Efendi tarafından teşkil edilmiş bir ittifak Ruslara hücum etmişse de 

mağlup edilmeleri neticesinde Serhay Han’ın oğlunu rehin olarak almaları, Dağıstan ahalisi ile 

hanları tarafından daha büyük bir kine ve nefrete sebebiyet vermiştir. Buna mukabil Serhay 

Han’ın da bu ittifaka dâhil olmasıyla Ruslara karşı elde edilen muvaffakiyet Anapa Muhafızı Seyit 

Ahmed Paşa tarafından Osmanlı Devleti’ne bildirilmiştir.33 O halde Osmanlı’nın bölgedeki 

hadiselere müdâhil olmadığı dönemlerde bile olup bitenleri ilgiyle takip ettiği aşikârdır. Keza 

Seyit Ahmed Paşa’da tüm bu gelişmeleri Adil Han’ın uleması Hacı Kurban Efendi’nin 

Osmanlı’dan yardım ve himâye talebi neticesinde öğrenerek Devlet-i Âliyye’ye bildirmiştir.34 

Benzeri bir havadis de Kars Muhafızı Salih Paşa’dan Erzurum Valisi Galip Paşa’ya gönderilen 

şukkada yer almaktadır. Burada bir miktar Dağıstanlının Kınak Suyu üzerinde Ruslara iki binden 

fazla kişi ile saldırı gerçekleştirmeleriyle galip gelmelerinden bahsedilmiştir. Hatta bu saldırı 

esnasında Deli Mayor isimli bir Rus sergerdesi beraberindeki kişi ile Dağıstanlılar tarafından 

mağlup edilmiştir. Bunun yanı sıra Dağıstan Hanı Arslan Han’ın da bu saldırıya destek verdiği, 

çok sayıda Rus askerinin etkisiz hale getirildiği, General Yermolov’un Dağıstan’a kadar giderek 

Arslan Han ile sulh etmek isteyip Arslan Han’ın itimat etmeyip sulha yanaşmadığı bilgisi de yer 

alırken, bunlar da Erzurum Valisi Galip Paşa tarafından bildirilmiştir.35  

Osmanlı Devleti, Dağıstan beylerinden talep alabildiği gibi gerekli gördüğü durumlarda da 

Dağıstan beylerinin desteğini talep etmiştir. II. Mahmut döneminde Rusya’nın Rumeli’deki 

Osmanlı sınırlarına saldırarak Osmanlı’ya savaş açması sonucu Erzurum Valisi Galip Paşa’ya 

bizzat II. Mahmut tarafından bir ferman gönderilmiştir. Bu doğrultuda; Dadyan beylerinin, Çeçen 

beylerinin, Açıkbaş hanının, Tiflis hanı ve ahalisinin, David Han ve Güril kabilesinin, Dağıstanlı 

Kasım Hanzâde Sait Beyin, Müftü Çelebi Efendi’nin, Tiflis hanı Aleksandr’ın ve dâhi bölge 

ahalisinden eli silah tutan kimselerin Ruslara mukavemet göstermeleri, gerekirse İran’da bile 

asker bulundurmaları hatta İran’ın da desteği istenmiştir. Böylece Ruslara karşı birlik kurulması 

 
31 BOA, HAT, 1108/44645(16 M 1228/19.01.1813).  
32 BOA, HAT, 1265/48968 (29 Z 1230/ 02.12.1818). Dağıstan halkı civar hanlar tarafından desteklendiği gibi 

bölgeden başka topluluklar tarafından da desteklenmiştir. Lezgi halkı bunlardan bir tanesidir. Lezgiler, Dağıstanlılarla 

beraber Rusya’ya karşı birlik olmuşsa da Rusya tarafından Tiflis’de yenilgiye uğratılmışlardır. Daha fazlası için bkz. 

BOA, HAT, 1315/51271 (29 Z 1234/19.10.1819). 
33 BOA, HAT, 1106/44622 (19 Ş 1234/ 13.06.1819). 
34 BOA, HAT, 1105/44601 (29 Z 1234/ 19.10.1819). 
35 BOA, HAT, 1107/44627a, (11.S.1241/25.09.1825), BOA, HAT, 1107/44627b (07.Ra.1241/24.10.1825)  



Malazgirt Tarih Araştırmaları Dergisi, 1 (Mayıs 2025) 

33 
 

hedeflenmiştir.36 Öte yandan Dağıstanlı Ammalat Bey’de Ruslara karşı bölgede ciddi bir 

ayaklanma başlatıp en az yirmi bin küsur kişi ile saldırı gerçekleştirerek mukavemet 

göstereceğini ifade ettiğinden mevsim şartlarının uygun olması halinde Anapa’ya gönderilmesi 

kararlaştırılmıştır.37 Dağıstan hanlarının Ruslara karşı mukavemet göstererek daima bir taarruz 

halinde olduklarını ve bunun neredeyse XVIII- XIX. yüzyıllar boyunca sürdüğünü söylemek 

oldukça mümkündür. Özellikle Kırım Harbi’nin başladığı yıllarda bile bu durum arşiv vesikalarına 

yansımıştır. Zira Dağıstanlı Abdullah Bey, Osmanlı Devleti’ne gelerek bölgedeki tüm beyleri 

Rusya’ya karşı toplamak için bizzat izin istemiştir.38  

Osmanlı Devleti’nin Dağıstan’daki mücadelelere fiilen destek vermesi, 1877-1878 Osmanlı-Rus 

Harbi esnasında da devam etmiştir. Dağıstanlı Müslümanlara yardım edilmesi gerektiği Batum 

Kumandanlığına bir telgrafla bildirilmiştir. Bu doğrultuda Ahmet Muhtar Paşa beraberinde 

kuvvetli bir orduyla Kars’ta Rusları mağlup ederken, İsmail Paşa’da hudut boylarında bir 

mücadele gerçekleştirmiştir. Öte yandan yine Batum Kumandanlığından gelen bir haberde 

hudutlardaki desteklerin Dağıstan ve Çerkezistan için yeterli olmadığı, Rusların burada 

Dağıstanlılara yönelik şiddetini arttırdığı ve ivedilikle buraya askerî takviye gerektiği belirtilmiştir. 

Daha da önemlisi Osmanlı Devleti harekete geçerek bu bağlamda Asakir-i Muavine denilen 

takviye bir ordu ve Martini Henry marka tüfekleri Batum’a gönderilmiş, gerekli durumlarda 

kullanılabileceği belirtilmiştir.39 Dağıstan halkına destek amacıyla gönderilen kimseler genellikle 

bölgeyi iyi bilenler arasından seçilmiştir. Gazi Mehmet Paşa komutasında gönderilen dört kişiye 

Dağıstan ahalisini Rusya’ya karşı harbe davet etmeleri belirtilirken manevi anlamda destek 

sunmaları için de ulema sınıfından üç kişi gönderilmiştir. Öte yandan; 12 Temmuz 1877’de Rus 

ordusundan beş süvari alayının görünmesi üzerine de derhâl Edhem Paşa komutasında dört 

tabur asker, bir batarya top daha takviye edilmiştir. 14 Temmuz’da Mirliva Mustafa Savfet Paşa 

komutasında da iki alay sınıra doğru gönderilmiştir. Ayrıca Oltu Kazası’nı korumak için dört alay 

süvari ve dört batarya top daha o cihete doğru takviye olarak gönderilmiştir. Ancak erken ateş 

açılması ve havanın yağışlı olması sebebiyle bu safhada başarı elde edilememiştir. Öte yandan 

bu esnada Ferik Ali Paşa kumandasındaki asâkir-i şahâneden üç asker şehit olmuştur.40  

 Dağıstan ise oldukça çetin geçen bir Osmanlı-Rus Harbi’ne tanıklık etmiş ve bölge halkı 

Osmanlı Devleti için canla başla mücadele etmiştir. Dağıstan hanlarıyla koordineli bir 

münasebet izlenirken üst kademedeki kimseler ve ahaliyle de bazı temasların olduğu göze 

çarpmaktadır. Bu bilgiyi destekleyen çok sayıda arşiv vesikası bulunmakla birkaçına 

değinmekte fayda vardır. Erzurum’da oturan Dağıstan Sefiri Hacı Süleyman Efendi Dağıstan 

halkına destek vermek maksadıyla kendi isteği doğrultusunda Dağıstan’a gönderilmiş olup, 

olası bir durumda İranlıların ve Buhara halkının güneyden gelmesiyle Rusların hezimete 

uğrayacağı düşünülmüştür.41 Yani Dağıstanlı yetkililerin bazen bu şekilde talepleri karşılanırken, 

bazen de Osmanlı topraklarına gelen üst düzey Dağıstanlı ve Çerkes yetkililer ise misafir 

edilerek kendilerine hürmet edilmiştir. Hatta yirmi yedi kişilik bir grubu misafir eden bir evin 

günlük tüm ihtiyaçları da yine Osmanlı Devleti tarafından karşılanmıştır.42 Ahalinin isteklerini geri 

çevirmeyen Osmanlı Devleti tarafından her türlü kolaylık sağlanmış ve aralarında Hicaz’a gitmek 

 
36 BOA, HAT, 783/36613 (16 Za 1243/30.05.1828). 
37 BOA, HAT, 1105/44602 (29 Z 1243/12.07.1828).  
38 BOA, ATASE, Kutu:8 Gömlek:4 Sıra:34 (29.09.1853). 
39 BOA, ATASE, Kutu:5 Gömlek:0 Sıra:36 (07.07.1877). 
40 BOA, ATASE, Kutu:16 Gömlek:0 Sıra:1009 (24.07.1877). 
41 BOA, HAT, 1032/42884c (24 R 1244/30.09.1829). 
42 BOA, C. DH, 345/17222 (26 M 1246/17.07.1830). 



Malazgirt Tarih Araştırmaları Dergisi, 1 (Mayıs 2025) 

34 
 

isteyen kimselere bu doğrultuda yardım edilmiştir. Birkaç adamıyla Osmanlı topraklarına göç 

eden Hacı Abdurresul Harim ve Hacı Yahya Bey adlı kişilerin Hicaz’a gidebilmeleri için Mısır ve 

Hicaz görevlileriyle yazışmaların yapıldığı yine arşiv belgelerinde yer alan bir bilgidir.43 Osmanlı 

Devleti’ne göç etmiş ancak Dağıstan’a geri dönmek isteyen İmamüddin Efendi adlı kişinin 

Dağıstan’a geri dönmesine izin verilmesi ve gidinceye kadar kendisine hürmet edilmesi de bu 

durumu destekler bir başka örnektir.44  

Osmanlı topraklarına hicret etmiş Dağıstanlı muhacirler devletin her türlü imkânlarından istifade 

edip, oldukça iyi muameleyle karşılanmışlardır. Zira Osmanlı Devleti kadın-erkek, yaşlı-genç-

çocuk ayrımı yapmaksızın tüm muhacir halka ilgi ve şefkatle yaklaşmıştır. Osmanlı topraklarına 

yerleşmiş ancak başka bir ülkede yaşamak isteyenler için de her türlü kolaylık sağlanmıştır. Bu 

doğrultuda Dağıstanlı muhacirlerden Şeyh’-ül Hac Ahmed Efendi ve akrabaları da dâhil 

çevresindeki otuz yedi kişinin Mekke’ye hicret etmeleri için kendilerine yevmiye tahsis edilerek, 

yol masrafları karşılanmıştır.45 Gerek ülke içinde gerekse ülke dışında Osmanlı bayrağı altında 

yaşayan muhacir halkın çoğunluğu devletten gerekli tüm yardımları görmüşlerdir. Yine devletin 

yardım eli uzattığı kimselerden biri de Fatma isimli Dağıstanlı bir muhacirdir. Kendisi tophane 

yakınlarında Karabaş mahallesine iskân edilmiş ancak maddi imkânı elverişsiz bir yaşam 

sürdürdüğünden bu duruma devlet derhâl müdahale ederek kendisine attiye-i seniyye denilen 

özel hediyeler sunulmuştur.46  

Osmanlı topraklarında iskân olunan muhacirlerin hakları gözetilerek ne şekil olursa olsun 

haksızlığa uğramamaları sağlanmıştır. Bu duruma, 1850 yılına ait bir arşiv belgesinde 

rastlanılmaktadır. Zira bu belgede Dağıstan ahalisinden Mehmed isimli bir muhacire 

babasından kalan ve Kastamonu sınırları içerisinde yer alan bir evi muhtarın zapt etmesinden 

bahsedilmektedir. Dağıstanlı Mehmed Bey’in durumu devlete bildirip babasından kalan evin 

zapt olunarak muhtar Cenger oğlu Mehmed’in kendisine iade etmesini belirtmesi üzerine söz 

konusu hadisenin Dağıstanlı muhacire karşı bir haksızlık olması hasebiyle çözüme kavuşması 

gerektiğinden Kastamonu valisine olayın muhakeme edilmesi gerektiği bildirilmiştir.47 Zaman 

zaman muhacirlerin iskânında sorunlar yaşansa da bölge yetkilileri bu sorunların çözümü için 

de ayrıca çabalamışlardır. İzmir civarına iskânları düşünülen Dağıstan, Nogay ve Çeçen 

muhacirlerin yeterli yardım gelmemesinden ötürü iskânları gerçekleşememiştir. Beklenen 

ölçüde iane sağlanamamasından ötürü herhangi bir mağduriyet yaşamamaları adına kabile 

reisleri aracılığı bir süre sonra memleketlerine geri dönmeleri sağlanmıştır48. Farklı bölgelere 

iskân ettirilen Dağıstan halkı da yine Osmanlı Devleti tarafından ilgi ile takip ettirilmiş, bu 

doğrultuda Bağdat’ta Süleymaniye’de iskân ettirilen Dağıstanlı Hacı Şirin Efendi’nin uygun bir 

işte istihdam edilmesi sağlanmıştır.49  

Kafkasya Bölgesinden muhacir olarak gelen âlim ve ulemalar da Osmanlı iskân faaliyetleri 

kapsamında gerekli değeri görmüşlerdir. Amasya Mutasarrıflığı dâhilinde Niksar Kazası’na 

iskân olunan Dağıstan’ın önemli âlimlerinden olan ve Hz. Osman’ın (r.a) soyuna mensup Şeyh 

Yahya ve Şeyh Zekeriyya efendiler vergiden muaf olmak için dilekçe vermişlerdir. Böylece 

 
43 BOA, C. DH, 53/2631 (17 R 1261/19.09.1845). 
44 BOA, Mektubi Kalemi Evrakı (A.} MKT), Dosya No:178 Gömlek No:26 (07 R 1261/15.04.1845). 
45 BOA, A.MKT. 76/89 (27 R 1263/14.04.1847). 
46 BOA, A.MKT. 180/77 (17 R 1265/12.03.1849). 
47 BOA, Deavi Evrakı (A.} MKT.DV) Dosya No:24 Gömlek No:45 (18 R 1266/03.03.1850) 
48 BOA, Umum Vilayat Evrakı (A.} MKT.UM) Dosya No:470 Gömlek No:16, (24 Ş 1277/05.05.1861). 
49 BOA, A.MKT.DV, 221/99 (11 Za 1278/03.05.1862). 



Malazgirt Tarih Araştırmaları Dergisi, 1 (Mayıs 2025) 

35 
 

vergi ve üç çift öşür ödemelerinden muaf tutulmuşlardır50 İskân ve istihdamın yanı sıra Osmanlı 

ülkesine hicret etmek isteyen Dağıstan halkına da yardımcı olmaya çalışan Osmanlı Devleti, 

hicret esnasında zorluk yaşayan aileleri yakından takip etmiştir. Hatta arşiv vesikalarında 

durumu özetleyen çok sayıda örneğe rastlanmaktadır. Buna göre Dağıstan’ın önemli 

isimlerinden Hacı Haşim Efendi’nin oğlu Abdülkadir’in ailesiyle beraber Osmanlı ülkesine hicret 

etmek isteyip de Rusya tarafından onay verilmemesi ve süreci Osmanlı Devleti tarafından 

dikkatle takip edilirken, Dağıstan ulemalarından da Şeyh Ali Efendi ve ailesinin hicretinde de 

benzer bir durum yaşanmıştır. Hicretlerinin herhangi bir engel olmaksızın gerçekleşmesi 

gerekirken onaylanmayışının Petersburg Sefareti ’ne bildirilmesi bir başka hadisedir.51 O halde 

Osmanlı Devleti’nin kendi ülkesine hicret etmek isteyen Dağıstan ahalisine oldukça ilgili 

davrandığı gözlemlenirken bunu destekleyen başka bir bilgi de 1870 yılına ait arşiv belgesinde 

yer almaktadır. Burada da yine Dağıstanlı bir ulema olan Hacı Ali Efendi ve ailesinin Rusya’ya 

vergi borçları bulunduğundan Osmanlı ülkesine hicretleri engellenmiş olup, sorunun çözülmesi 

için konu derhâl Rusya Hariciye Nezareti’ne bildirilmiştir.52 Nitekim Rusya, bölgedeki 

egemenliğini daha iyi bir şekilde tesis etmek için Müslüman halkı Osmanlı Devleti’ne hicret 

etmeye mecbur bırakacak politikalarına devam etmekteyken, halk böylece Osmanlı Devleti’ne 

göç etmeye başlamıştır. Bu göç hareketleri 1850’li yıllar bilhassa Kırım Harbi sonrasında 1862-

1864 yıllarında en yoğun dönemini yaşamıştır.53 Muhaceret kapsamında Osmanlı Devleti’nin 

muhacirlere yönelik politikaları ve yaklaşımı ise Osmanlı ülkesini adeta bir baba ocağı kılarken, 

Dağıstan’dan Osmanlı topraklarına göç edecek kimseler için de motivasyon oluşturmuştur. 

Osmanlı Devleti her ne kadar Dağıstan hanlarını ve ahalisini destekleyici bir politika yürütmüş 

olsa da Rusya ile olan ilişkilerin de göz ardı edilmediği arşiv belgelerine yansımıştır. Öyle ki, 

devletlerarası siyasi bir krizin yaşanmaması için Osmanlı Devleti çoğu zaman dengeli bir duruş 

sergilemiştir. Elbette buna dair çok sayıda örnek vardır ancak 1845 yılında yaşanan Hasan 

Hasbi hadisesi bu durumu örnekleyen en bariz örneklerden biridir. Zira dönemin Gazavat 

önderi Şeyh Şâmil adına Ruslarla mücadele etmek maksadıyla Çıldır’dan topladığı iki yüz kişi 

ile harekete geçip, Civane Köyü’nden yüz ve Aliye kazasından topladığı dört yüz kişi ile Ahıska 

Kalesi’ni kuşatmıştır. Durumun giderek tedirgin bir hâl alması üzerine Trabzon’daki Rus 

Konsolosluğu durumu derhâl Osmanlı Devleti’ne bildirmiş ve iki ülke arasında ciddi bir krize 

dönüşmeden Osmanlı Devleti Hasan Hasbi’nin yakalanması için harekete geçmiştir. İlk olarak 

3 Mart 1846 ‘da Çıldır’da yakalanan Hasbi ve adamları Erzurum’a 54 ve ardından vapurla 

İstanbul’a gönderilmiştir.55  Hasan Hasbi’nin yakalanması hususu sadece Rusların hadiseyi 

Osmanlı’ya bildirmelerine bağlı gelişmemiştir. Şerif Bey adlı biri Osmanlı’ya olan sadakatinden 

ve bağlılığından ötürü Hasbi ve adamlarının yaptıklarının Osmanlı’ya zarar vereceğini 

 
50 BOA, İrade Meclis-i Vala (İ.. MVL.) 553/24812 (05. M 1866/20.05.1866). 
51 BOA, Hâriciye Nezâreti-Tercüme Odası (HR.TO.), Dosya No:489 Gömlek No:77 (25.05.1864), BOA, HR.TO, 

617/11 (19.10.1870). 
52 BOA, HR.TO, 617/86 (11.05.1872). 
53 Ferhat Berber, “19. Yüzyılda Kafkasya’dan Anadolu’ya Yapılan Göçler”, Karadeniz Araştırmaları Dergisi, S.31, 

2011, s.21. 
54 Çıldır ve Ardahan Osmanlı-Rus sınırı sayıldığından ve Hasan Hasbi Hadisesi sınır ihlâline vardığından Rus elçiliği 

Trabzon ve Erzurum’daki büyükelçilikleri durumdan haberdar etmiştir. Konuya dair daha fazla bilgi için bkz. Beşir 

Mustafayev-Elif Yıldız Yüce, “Arşiv Belgelerine Göre Şeyh Şâmil Ve Naiplerinin Kuzey Kafkasya’daki Direnişinde 

Devlet-i Aliyye Osmanlı’nın Tutumu: ”Hasan Hasbi Örneği”, Elmi İş, Beynelxalq Elmi Jurnal, (Azerbaycan İlim Merkezi 

İlmi İş Uluslararası Dergisi, Scıentıfıc Work), Nu: 06/55, s.4-17, DOI: 10.36719/AEM/2007-2020 Bakı/Azerbaycan, 

İyul 2020, s.9, BOA,Mühimme Kalemi Evrakı (A.}MKT.MHM), Dosya No:1 Gömlek No:86 (8 Za 1261/ 08.11.1845), 

BOA, İrade Mesail-i Mühimme (İ.MSM),Dosya No:26 Gömlek No:729 (29 Za 1261 /29.11.1845). 
55 BOA, A.MKT, 37/4 (05 Ra 1262/03.03.1846). 



Malazgirt Tarih Araştırmaları Dergisi, 1 (Mayıs 2025) 

36 
 

düşünmüştür. Elbette başlarda Hasbi ve adamlarını uyarmışsa da onlar tarafından öldürülmekle 

tehdit edilmiştir. Bu tehdidin üzerine Şerif Bey bizzat kendisi Çıldır Kaymakamlığı’na Hasbi ve 

adamlarını ihbar etmiştir. Aynı şikâyetin Trabzon Rus Konsolosluğu’ndan gelmesi üzerine 

Osmanlı Devleti derhâl harekete geçmiştir. Tiflis üzerine gelmeyi ve Şeyh Şâmil’in ordusuna 

iltihak etmeyi düşünen Hasbi ve adamları Çıldır’da yakalanmışlardır. Trabzon Rus 

Konsolosluğu’nda zaten bu hadisenin böylece men edilmesini istemekteydi.56 Yargılanması için 

de Meclis-i Valâ-yı Ahkâm-ı Adliye mensuplarından oluşan bir komisyon kurulmuş ve Hasan 

Hasbi tutuklanmışsa da çok geçmeden firar etmiştir.57 Yeniden yakalanması için çaba 

gösterilmesi ve Rusya’ya karşı zor durumda kalınmaması adına özveri ile hareket eden Osmanlı 

Devleti bu hadisede tamamen bir denge politikası yürütmüştür. Benzeri bir hadise de Osmanlı 

topraklarında yaşayan muhacirlerle alakalı olmakla Rusya bu kimselerden Pasaportu 

olmayanların kendi ülkesine giriş-çıkış yapmalarını yasaklamıştır. Arslan Çavuş isimli Dağıstanlı 

bir muhacirin Kafkasya sınırlarından vizesiz olarak geçmesi ve Tiflis şehbenderliği tarafından 

tevkif edilmesi isteği Osmanlı Devleti’ne bildirilmiştir. Tıpkı Hasan Hasbi hadisesinde 

devletlerarası bir krizin önüne geçildiği gibi bu olayda da Osmanlı Devleti, Rusya ile olası bir 

krizin önüne geçmek istemiş ve bu doğrultuda Arslan Çavuş, tutuklanarak Ruslara teslim 

edildikten sonra Sibirya’ya sürgün edilmiştir. Öte yandan bölgede Rus yayılımı devam ederken 

Osmanlı ülkesinden bölgeye akraba veya tanıdıklarını görmek için gitmek isteyenlere de 

gittikleri zaman başlarına bir olay gelmemesi için pasaport verilmemesi kararlaştırılmıştır.58  

5. Sonuç ve Değerlendirme 

Asırlarca çok sayıda medeniyete ev sahipliği yapmış ve tarih boyunca da güçlü devletlerin 

mücadele sahası olmuş olan Kafkasya’nın kuzeyinin son derece stratejik öneme haiz bir bölge 

olduğu XVIII ve XIX. yüzyıllarda tekrar anlaşılmıştır. Bilhassa Dağıstan’ın coğrafi konumu, geniş 

ve bereketli toprakları tarih boyunca önemini koruduğunu göstermiştir. Bu sebeple Rusların 

bölgeye sirayet etmelerinin bölgenin jeostratejik yapısıyla doğrudan bağlantılı olduğu 

gözlemlenmiştir. Dostane ilişkiler ile yürütülen Rus politikasının seyrinin zaman içerisinde 

değiştiği fark edilmiştir. Bu kapsamda Rus Çarı Petro’nun sert politikalar izlediği göze çarparken 

Yekaterina’nın ise “Vilayet Yönetimi’nin geliştirilmesi ile hâkimiyet sahasının genişletilmesi ve 

bu doğrultuda İran üzerinden sıcak denizlere ulaşmak her ne kadar temel gayesi olsa da 

kalıcılığı sağlamak istediği anlaşılmıştır. XVIII. asır itibariyle bölgede Slav koloniler vasıtasıyla 

Kafkasya önlerinde kuvvetli bir istinat sahası teşkil etmesi bu durumu açıklar bir örnek teşkil 

etmiştir. Bölge halkının ise bir refleks olarak Gazavat adı verilen bir istiklâl mücadelesi 

başlatmaları bölgede ayaklanmalara hatta çetin mücadelelere sebebiyet verdiği görülmüştür. 

Bu sebeple söz konusu çalışmada Osmanlı-Rusya-Dağıstan üçgeninde Gazavat önderlerinin 

haricinde Osmanlı-Dağıstan hanları ve ahalisi arasındaki münasebetler Devlet Arşivleri 

Başkanlığı Osmanlı Arşivi’nden temin edilen belgeler doğrultusunda ele alınmıştır. Kırım Hanı 

Girazyzâde Hacı Giray ve kardeşi Selâmet Giray’ın Rusya-Fransa harbi sırasında Dağıstanlılar, 

Çerkesler ve Abaza gibi kabilelerin desteğiyle Rusya’ya hücum etmelerinin yer aldığı belgede 

Osmanlı’dan mühimmat ve askerî takviye istemeleri münasebetlerin askerî boyutunu 

göstermiştir. Bir başka belgede Şatırzâde Emin Efendi ile beraber Çerkes, Kabardey, Dragon, 

Komon ve Abaza beylerinin Dağıstan’daki ahvalden Osmanlı’yı haberdar etmeleri üzerine 

 
56 BOA, A.MKT. MHM. 1/86 ((8 Za 1261/ 08.11.1845). 
57 BOA, Amedi Kalemi Evrakı (A.} AMD), Dosya No:1 Gömlek No:60(03 Ra 1262/04.03.1846), BOA, A.} MKT, 39/32. 
58BOA, HR.TO, 89/3 (04.06.1874). 



Malazgirt Tarih Araştırmaları Dergisi, 1 (Mayıs 2025) 

37 
 

Kuban’da bulunan Sultan Giray’a Nurettin Payesi verilerek Seraskerlik rütbesi tevcih edilmesi 

de Osmanlı Devleti’nin Dağıstan hanlarını desteklediğini ön plana çıkarmaktadır. Öte yandan 

Kastamonu, Canik, Trabzon ve Çorum gibi Anadolu’nun pek çok yerinden iki bin asker tertip 

edilmesi de yine desteklendiklerine dair bir bilgi olmuştur. Başka bir belgede geçtiği üzere 

Serhay Han, Şirvan Han, Selim Han, Kuba Hanı Şeyh Ali Han, ahali-yi Dağıstan’dan Hüseyin 

Efendi, Mehmet Efendi, Süleyman Mirza ve Hacı Mehmed tarafından kurulan ittifaka Tuti isimli 

bir kadının da katılması bölge kadınlarının da mücadelede yer aldıklarını gösteren ilgi çekici bir 

ayrıntı olmuştur. Osmanlı Devleti’nin bölgedeki ittifaklara her daim destek verdiğini söylemek 

mümkün olmasa da olup bitenleri ilgi ile takip ettiği yine arşiv belgelerinden anlaşılmaktadır. 

Ahaliye karşı da desteklerini esirgemeyen Osmanlı Devleti onlar için her türlü kolaylığı sağladığı 

görünmektedir. Başka bir arşiv belgesinde de Hacı Abdurresul Harim ve Hacı Yahya Bey adlı 

kişilerin Hicaz’a gidebilmeleri için Mısır ve Hicaz görevlileriyle yazışmalar yapılmıştır. Bunun 

yanı sıra Dağıstanlı bir ulema olan Hacı Ali Efendi ve ailesinin de Rusya’ya vergi borçları 

bulunduğundan Osmanlı’ya muhaceretleri engellenmiş ve sorunun çözülmesi için yine Osmanlı 

Devleti devreye girerek Rusya Hariciye Nezareti’ne başvurulmuştur. Ancak Rusya olan 

ilişkilerin de göz ardı edilmemesi adına Osmanlı Devleti’nin dengeli bir politika yürüttüğü 

gözlemlenmiştir. Bu da Gazavat önderi Şeyh Şâmil adına adam toplayan naibi Hasan Hasbi’nin 

yakalanıp tevkif edilmesinden ve Rusya’ya vizesiz giden bir Dağıstanlı muhacirin yakalanıp 

Sibirya’ya sürgün edilerek cezalandırılmasından anlaşılmıştır. Nitekim Osmanlı Devleti’nin 

Dağıstan politikasının arşiv vesikalarından elde edilen bilgiler neticesinde Hanlar ve Ahali 

çerçevesinde 1800’lü yıllarda Osmanlı-Rusya-Dağıstan üçgeninde askerî boyutta şekillendiği 

saptanmıştır. 



Malazgirt Tarih Araştırmaları Dergisi, 1 (Mayıs 2025) 

38 
 

Kaynakça 

Devlet Arşivleri Başkanlığı Arşiv Kaynakları 

Osmanlı Arşiv Kaynakları 

BOA, Amedi Kalemi Evrakı: Fon Kodu: (A.} AMD), Dosya No:1 Gömlek No:60 

BOA, Deavi Evrakı: Fon Kodu: (A.} MKT.DV) Dosya No:24 Gömlek No:45, 221/99. 

BOA,Mühimme Kalemi Evrakı: Fon Kodu: (A.} MKT.MHM), Dosya No:1 Gömlek No:86. 

BOA, Cevdet-Dâhiliye, Fon Kodu: Dosya No:53, Gömlek No:26231, 223/11130, 345/17222, BOA, Mektubi Kalemi 

Evrakı: Fon Kodu: (A.} MKT), Dosya No:37 Gömlek No:4, 39/32, 76/89, 178/26, 180/77. 

BOA, Umum Vilayat Evrakı: Fon Kodu: (A.} MKT.UM), Dosya No:470 Gömlek No:16. 

BOA Hatt-ı Hümâyûn, Fon Kodu: HAT, Dosya No:25 Gömlek No:1247, 149/6274, 154/6468. 410/21379, 783/36613, 

963/41243, 1032/42884c, 1105/44601, 1105/44602, 1106/44622. 1107/44627a, 1107/44627b, 1108/44645,, 

1265/48968, 1315/51271. 

BOA, Hâriciye Nezâreti-Tercüme Odası: Fon Kodu: (HR.TO.), Dosya No:489 Gömlek No:77, 617/11, 617/86, 89/3. 

BOA, İrade Mesail-i Mühimme: Fon Kodu: (İ.MSM), Dosya No:26 Gömlek No:729. 

BOA, İrade Meclis-i Vala: Fon Kodu:(İ..MVL.) Dosya No:553 Gömlek No:24812. 

Millî Savunma Bakanlığı Arşiv Kaynakları 

ATASE: Kutu:8 Gömlek:4 Sıra:34 (29.09.1853) 

ATASE, Kutu:5 Gömlek:0 Sıra:36 (07.07.1877). 

ATASE, Kutu:16 Gömlek:0 Sıra:1009 (24.07.1877). 

NOT: Tarihlendirmelerde “Türk Tarih Kurumu Takvim Çevirme Kılavuzu” esas alınmıştır. 

Kütüphane Kaynakları 

Akhiyadov, Mokhmad. “Kuzey Kafkasya’da Din, Siyaset ve Etnisite.” İnsamer Kuzey Kafkasya Raporu, Ocak 2020. 

Aliyev, Abdul-Ali. Tarihi Süreçte Dağıstan’da Din. Yüksek Lisans Tezi. Kayseri: Erciyes Üniversitesi, Sosyal Bilimler 

Enstitüsü, Felsefe ve Din Bilimleri Anabilim Dalı, Dinler Tarihi Bilim Dalı, 2008. 

Alizade, Orhan. “18. Yüzyılın İlk Yarısında Rusya’nın Kafkasya’da İşgalcilik Politikası.” Akademik Bakış Dergisi 4, no. 

7 (2010): 105-114. 

Ayan, Ergin. “Kafkasya’ya Bir Etno-Kültürel Tarih Çözümlemesi.” ODÜ Sosyal Bilimler Enstitüsü Sosyal Bilimler 

Araştırmaları Dergisi 1, no. 2 (2010): 20-50. 

Aygün, Necmettin. “Kafkasya’da Rus-Osmanlı Mücadelesi ve Kars Dolaylarında Rusların Sınır İhlalleri, 1826.” 

Cumhuriyet Tarihi Araştırmaları Dergisi (CTAD), no. 6 (2007): 89-116. 

Babazade, Semiha. Müridizm ve Kafkasya Mücadelesindeki Rolü. Yüksek Lisans Tezi. Konya: Necmettin Erbakan 

Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, İslam Tarihi ve Sanatları Anabilim Dalı, İslam Tarihi Bilim Dalı, 2019. 

Baddeley, John F. Rusların Kafkasya’yı İstilası ve Şeyh Şâmil. Çeviren Murat Özden. İstanbul: [Yayınevi adı yok], 

1996. 

Berber, Ferhat. “19. Yüzyılda Kafkasya’dan Anadolu’ya Yapılan Göçler.” Karadeniz Araştırmaları Dergisi, no. 31 

(2011): 17-49. 

Berkok, İsmail. Tarihte Kafkasya. İstanbul: İstanbul Matbaası, 1958. 

Bî Mahmut. Kafkasya Tarihi, Cilt 1. Ankara: Berikan Yayınevi, 2011. 

Çelebioğlu, Tuğba. 1990 Sonrası Türkiye-Gürcistan İlişkileri. Yüksek Lisans Tezi. İstanbul: Marmara Üniversitesi, 

Türkiyat Araştırmaları Enstitüsü, Tarih Anabilim Dalı, Cumhuriyet Tarihi Bilim Dalı, 2005. 

Dursun, Davut. “Kafkasya.” TDVİA 24 (İstanbul, 2001): 158-160. 

Gökçe, Cemal. Kafkasya ve Osmanlı İmparatorluğu’nun Kafkasya Siyaseti. Şamil Eğitim ve Kültür Vakfı Yayını, Nu: 

1. İstanbul: 1979. 

İmkander. Kafkasya Raporu. İstanbul: 2013. 

Karajan, Kuanış, ve Jandos Kumğanbayev. “Rusya İmparatorluğu’nun Orta Asya Ülkeleri Üzerinde Uyguladığı 

Politikalar ve Halkın Yaşam Biçimi.” Akademik Bakış Dergisi, no. 37 (Kırgızistan, 2013): 3-5. 



Malazgirt Tarih Araştırmaları Dergisi, 1 (Mayıs 2025) 

39 
 

Kırzıoğlu, Fahrettin. Osmanlılar’ın Kafkasya-Ellerini Fethi (1451-1590). Ankara: TTK Yayınları, 1998. 

Kundukh, Aytek. Kafkasya Müridizmi (Gazavat Tarihi). Hazırlayan Tarık Cemal Kutlu. İstanbul: Gözde Kitaplar 

Yayınevi, 1987. 

Kurat, Akdes Nimet. Rusya Tarihi Başlangıçtan 1917’ye Kadar. Ankara: TTK, 1987. 

Mustafayev, Beşir ve Elif Yüce. “Arşiv Belgelerine Göre Şeyh Şâmil ve Naiplerinin Kuzey Kafkasya’daki Direnişinde 

Devlet-i Aliyye Osmanlı’nın Tutumu: Hasan Hasbi Örneği.” Elmi İş, Beynelxalq Elmi Jurnal (Azerbaycan İlim 

Merkezi İlmi İş Uluslararası Dergisi, Scientific Work), no. 06/55 (Bakı/Azerbaycan, Temmuz 2020): 4-17. DOI: 

10.36719/AEM/2007-2020. 

Nevruz, Yılmaz. Umumi Kafkasya Tarihine Giriş III. 1. Baskı, Cilt III. İstanbul: Kafkasya Kültür, Eğitim ve Sosyal Yardım 

Vakfı, Kafkasya Vakfı Yayınları, 2019. 

Osmanlı, Jabır, ve Ahmet Güç. “Çarlık Rusya’sı ve Sovyetler Döneminde Azerbaycan’da Yaşayan Dağ Yahudileri’nin 

Dini ve Sosyal Durumları (Religious and Social Situation of Azerbaijan’s Mountain Jews During Tsarist Russia 

and the Soviet Union).” Bülent Ecevit Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 7, no. 1 (Bursa, Haziran 2020): 

49-74. 

Özsaray, Mustafa. Çerkeslerin İslamlaşması: Çerkeslerin Eski Dinleri ve İslamiyet’in Kuzey Kafkasya'ya Girişi. 

İstanbul: İz Yayıncılık, 2012. 

Penah, Naz ve Elchin Shakirov. “Kafkasya’da Özgürlük Mücadeleleri ve Müridizm.” Uluslararası Sosyal Araştırmalar 

Dergisi 12, no. 66 (Ekim 2019): 413-420. 

Puşkin, Aleksandr. Erzurum Yolculuğu. Çeviren Ataol Behramoğlu. 7. Baskı. İstanbul: Türkiye İş Bankası Yayınları, 

2019. 

Tanrıverdi, Mustafa. “Rusya’nın Kafkasya Müslümanlarını İdare Yönetimi Olarak Askeri-İdari Halk Yönetiminin 

Teşekkülü ve Uygulanışı (1860-1917).” İstanbul Üniversitesi Tarih Dergisi, no. 75 (2021): 521-279. 

Taşkesengil, Muhammed. “16. Yüzyılda Korkunç İvan’ın Rus Tarihindeki Rolü.” Karadeniz Uluslararası Bilimsel Dergi, 

no. 36 (2017): 149. 

Tavkul, Ufuk. “Kafkasya İçin Türkiyat Araştırmalarının Önemi.” I. Türkiyat Araştırmaları Sempozyumu Bildirileri, 25-

26 Mayıs 2006, 187-202. 

Tekir, Osman. “Kuzey Kafkasya’da Mevcut ve Potansiyel Etnik Çatışma Alanları.” Kafkasya Çalışmaları-Sosyal 

Bilimler Dergisi 2, no. 3 (Eylül 2016): 23-46. 

Temizkan, Abdullah. “Kuzey Kafkasya’da Müridizmin Kurumsallaşması ve Gazavat.” Karadeniz Araştırmaları Dergisi, 

no. 25 (2010): 78, 85-86. 

Uyar, Mehmet. Kuzey Kafkasya Cumhuriyeti’nden Dağıstan Sovyet Sosyalist Cumhuriyeti’ne: Dağıstan’da Siyasal 

Gelişmeler (1917-1921). Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi. İstanbul: İstanbul Üniversitesi, Sosyal Bilimler 

Enstitüsü, Türkiyat Araştırmaları Anabilim Dalı, 2020. 

Yıldız, Muharrem. Dünden Bugüne Kafkasya. İzmir: Yitik Hazine Yayınları, 2006. 

Yüce, Elif Yıldız. Arşiv Belgeleri Işığında Osmanlı-Kuzey Kafkasya Hâkimleri Arasındaki İlişkiler (İmam Mansur ve 

Şeyh Şâmil Dönemleri). Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi. Siirt: Siirt Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, 

Genel Türk Tarihi Bilim Dalı, 2020. 

 



MATAD 
 

 

 

 

Yazar(lar) / Author(s) 

Dr. Öğr. Üyesi İbrahim Güneş  

Muş Alparslan Üniversitesi, Fen Edebiyat 

Fakültesi, Tarih Bölümü, Muş-Türkiye. 

e-posta: i.gunes@alparslan.edu.com.tr.   

(Sorumlu Yazar/Corresponding author)  

Ortaçağ Tarih Yazımında İlhanlı ve Timurlu Devirleri 

Öz 

İlhanlı devri yazıcılığının başlaması devletin kuruluşu ile paralel bir tarihi seyir izlemiş ve ilk 

devirlerde yazılan eserler daha çok özel tarihler olup saray çevresinde yetişen şahıslarca kaleme 

alınmıştır. Daha sonra bu yazılı gelenek, yerini özel tarihlerden umumi tarihlere bırakmış ve tarih 

alanında yapılan çabalar kısa bir süre içinde nitelikli eserlerin vücut bulmasıyla sonuçlanmıştır. 

Nitekim bu başarılı denemelerin en önemli semeresi ise şüphesiz İlhanlı Hükümdarı Gazan Han 

devrinde yazılmaya başlanan ve Reşîdüddîn Fazlullah Hemedânî’nin adıyla kaleme alınan Cami’u’t-

Tevarih gibi “Dünya Tarihi” projesidir. Aynı başarı Timurlular devrinde de devam etmiş ve hem 

Timur hem de oğulları ile torunlarının âlimleri desteklemeleri sayesinde birbirinden değerli birçok 

önemli kaynak kaleme alınmıştır. Bu devrin en önemli özelliklerinde biri de hem İlhanlı hem de 

Timurlular devrini ait haberleri birlikte işleyen kitapların yazılmış olmasıdır. Nitekim Mirhând, 

Hândmir, Hˇafî ve Hafız Ebru gibi tarihçiler, Timurlular devrinde eserlerini kaleme almalarına 

rağmen sadece kendi devirleri için değil Moğol/İlhanlı tarihi konusunda da önemli başvuru 

eserlerdir. Bundaki en önemli sebep aynı tarih yazım geleneği takip etmeleri ve İlhanlılar ile 

Timurlular tarihini aynı tarihi sürecin parçası olarak kabul etmelerinden kaynaklanmaktadır. Bu 

makale de eserler hakkında bir değerlendirme yapılacaktır. 

Anahtar Kelimler: İran, İlhanlılar, Timurlular, Tarih Yazıcılığı. 

Ilkhanid and Timurid Transaction in Middle Age of History Writing 

Abstract 

Beginning of Ilkhanid era writing followed a historical parallel with the establishment of the state, 

and the works written in the early ages were mostly special dates and were written by people who 

grew up around the palace. Later, this written tradition was replaced by special dates from public 

dates, and efforts in the field of history resulted in the emergence of qualified works within a short 

time. As a matter of fact, the most important fate of these successful attempts is undoubtedly the 

"World History" project, such as Jami' al-tawarikh , which was started to be written in the time of 

the Gazan Khan of Ilkhanids ruler and written in the name of Reşîduddîn Fazlullah Hemedânî. The 

level reached by these works has not been exceeded both in its period and in the following periods 

and they have become the classic works of this period in all respects. One of the most important 

features of this period is that the books that cover the news belonging to both the Ilkhanid and 

Timurid periods were written together. As a matter of fact, although historians such as Mirhând, 

Hândmir, Hˇafî and Hafız Abru wrote their works in the Timurid period, they are important 

reference works not only for their own era but also for the history of Mongolian / Ilkhanid. The 

most important reason for this is that they follow the same tradition of historiography and accept 

the history of İlhanids and Timurids as part of the same historical process. In this article, an 

evaluation will be made about the works.   

Keywords: Iran, Ilkhanids, Timurids, Historical Writing. 

Makale Bilgileri/Article İnformation 

Tür-Type: Araştırma makalesi-Research article 

Geliş tarihi-Date of submission: 23. 01. 2025 

Kabul tarihi-Date of acceptance: 23. 05. 2025  

Yayım tarihi-Date of publication: 31. 05. 2024  

Hakemlik-Review 

Çift Taraflı Kör Dış Hakemlik 

Double-Blind External Peer Review 

Etik beyan/Ethics  statement 

Yazar(lar), çalışmanın hazırlanma sürecinde etik 

ilkelere uyduklarını beyan etmiştir. 

The author(s) declared that they complied with 

ethical principles during the preparation of the 

study. 

Benzerlik taraması- Plagiarism checks 

          

Çıkar çatışması-Conflict of interest 

Çıkar çatışması beyan edilmemiştir 

No conflict of interest declared 

Finansman-Grant Support 

Fon, hibe veya destek alınmamıştır 

No funding or support was received 

Lisans- License 

  
 

Yazar Katkı Oranları/ Author Contributions  

Çalışmanın Tasarımı/Conceiving the Study Yazar-1 (%100) 

Veri Toplama/Data Collection Yazar-1 (%100) 

Veri Analizi/Data Analysis Yazar-1 (%100) 

Makale Yazımı/ Article Writing Yazar-1 (%100) 

Gönderim ve Revizyon/Submission and Revision Yazar-1 (%100) 

  

Atıf- Citation (APA) 

Güneş, İbrahim. “Ortaçağ Tarih Yazımında İlhanlı ve Timurlu Devirleri”. Malazgirt Tarih Araştırmaları Dergisi 1(Mayıs 2025), 40-59. 

mailto:i.gunes@alparslan.edu.com.tr.
https://orcid.org/0000-0002-2080-8870
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/deed.tr


Malazgirt Tarih Araştırmaları Dergisi 1(Mayıs 2025) 

 

40 

 

1. Giriş 

XIII. asrın ilk yarısında başlayan ve İslam coğrafyasının tarihi seyrini altüst eden Moğol istilası, birçok 

alanda olduğu gibi tarihçilik yazılı geleneğinin de değişmesine neden olmuştur. Nitekim İlhanlı ve 

sonrası tarih yazıcılığı, Ortaçağ İslam tarihçiliğinde Farsça yazılmış eserler içerisinde şüphesiz en 

önemli devri temsil etmektedir. Söz konusu bu dönemde Farsça yazılan eserler içerisinde hem 

nicelik olarak hem de nitelik olarak bir hayli başarılı eserler vücuda getirilmiştir.  Bunun yanında 

Farsça, bu dönemde tarih yazımında Arapçadan sonra ikinci önemli dil haline gelmiştir. Daha 

önceki tarihi süreçte her ne kadar azımsanmayacak sayıda eser kaleme alınmışsa da Farsçanın 

Arapça karşısında sönük bir yazılı geleneği temsil ettiği görülmektedir. İlhanlılar devrinden itibaren 

Farsçanın İran merkez olmak üzere Irak, Türkistan, Hindistan ve Anadolu yazılı geleneğin hemen 

hemen tek yazı türü haline geldiği görülmektedir.  

İran sahasındaki yazım geleneği İlhanlılar öncesi dönem “Hindistan Okulu” denilen ekolü temsil 

etmekteydi. Bu ekol X. asırda Samanoğulları ile birlikte ortaya çıkmış, fakat bu ekolle yazılan 

eserlerin niteliği zayıf olup daha çok taklit ve kopya eserler olarak kabul edilebilir.  Nitekim bunlar 

daha çok Arapçanın etkisinde olup, bu dille yazılanların taklitleri olduğu görülmektedir. Eserlerin 

çoğu da yöresel veya hanedan bazlı olayları ihtiva eden mahallî eserlerdi. Bunlar içerisinde en 

başarılı olanlar ise şüphesiz Gerdizî’nin Zeynü’l-Ahbar’ı, Beyhakî’nin Tarih-i Mesudî’si, Anonim 

Melikname, Nizamülmülk’ün Siaysetname’si, Anonim Mücmelü’t-Tevarih, İbnü’l-Belhî’nin 

Fârsnâme’si, Ravendî’nin Rahatü’s-Sudur ve Ayetü’s-Surur’u ve Cüzcanî’nin Tabakat-ı Nasırî adlı 

eserleridir. Fakat bunların da sayısı az olup Arapça kaynaklarla karşılaştırıldığında yetersiz kaldıkları 

görülmektedir. 

İran’da Moğol egemenliğinden itibaren ortaya çıkan tarih ekolüne ise “İlhanlı Okulu” olarak tesmiye 

edilmiştir.  Şaşırtıcı olarak, Moğolların birçok alandaki yıkımına rağmen tarih ilmi bu devirde büyük 

ilerleme göstermiştir. İlhanlı Devleti (1256-1336) devrinden başlayan ve Timurlular devrinde 

doruğa ulaşan Farsçanın tarih yazım geleneğinin en önemli unsuru haline gelmesiyle vücuda 

getirilen eserler, İslam tarihçiliğinin başarılı temsilcileri olmakla beraber, aşağıda da anlatılacağı 

gibi birçok yönleriyle müstesna bir yere sahiptirler.  

2. İlhanlılar Devri Tarih Yazıcılığının Gelişimi 

Moğol istilasının İslam coğrafyasında yol açtığı tahribat, o döneme kadar ortaya konmuş eserlerin 

önemli bir kısmının yok olmasına neden olmuştur. Ancak Cengiz Han’dan sonra kurulan Moğol 

devletleri arasında yer alan İlhanlılar, Farslılar, Araplar ve Türkler gibi köklü İslam toplumlarının 

yaşadığı zengin kültürel ve bilimsel merkezlere hâkim olmaları sayesinde bu birikimi miras 

almışlardır. Bu zengin miras, Moğol tarihinde nadir görülen bir entelektüel ilerlemenin ortaya 

çıkmasına katkıda bulunmuştur. Ayrıca Moğol saldırılarından kaçan İranlı âlim ve sanatçılar, başta 

Anadolu olmak üzere Hindistan ve Türkistan gibi geniş coğrafyalara yayılmış ve bu süreç Farsçanın 

gelişmesine ve kültür dili hâline gelmesine vesile olmuştur. Bu durum, İran’dan başlayarak büyük 

ölçüde Müslüman nüfusun yaşadığı İslam coğrafyasının doğu kesiminde Farsçanın bilim dili olarak 

Arapçanın yerini almaya başlamasına zemin hazırlamıştır. 



Malazgirt Tarih Araştırmaları Dergisi, 1(Mayıs 2025) 

41 

 

İlhanlı dönemi müellifleri, önceki Farsça yazılı eserlerin karakteristik özelliklerini taşımalarının yanı 

sıra kendi ekollerini de oluşturmayı başarmışlardır. Bu dönemde kaleme alınan eserler, Arapçadan 

sonra en fazla itibar gören çalışmalar arasında yer almıştır. Ancak bu dönemde, Eyyûbîler devrinde 

güçlenen ve Memlûklar devrinde zirveye ulaşan Arapça tarih yazımı geleneğiyle rekabet edecek 

düzeye ulaşamadıkları da belirtilmelidir. Nitekim Memlûklar devri tarih yazıcılığı, İslam tarihçiliğinin 

altın çağı olarak kabul edilmektedir. 

İlhanlılar döneminde tarih ilmi önemli bir sıçrama yapmış ve büyük bir kısmı günümüze ulaşan, 

kıymetli birçok eser peş peşe kaleme alınmıştır. Bu denli değerli eserlerin ortaya konulmasının 

birçok sebebi bulunmaktadır. Söz konusu sebeplerin başlıcaları şu şekilde sıralanabilir: 1. İlhanlı 

hükümdarlarının tarih bilimine özel bir ilgi duymaları ve kendi tarihlerine dair eserlerin yazılmasını 

teşvik etmeleri, 2. İlhanlı hükümdarlarının tarihçileri ödüllendirmeleri ve bu nedenle dönemin 

âlimlerinin birbirleriyle rekabet ederek daha nitelikli eserler ortaya koyma çabası içinde olmaları,3. 

Bu çabaları destekleyecek ve himaye edecek devlet erkânı ve farklı toplumsal kesimlerden birçok 

kişinin tarih ilminin gelişmesine katkı sağlayacak entelektüel birikime sahip olması, 4. Atâmelik 

Cüveynî, Reşîdüddîn Fazlullah Hemedânî, Vassâf, Kaşanî ve Mustevfî Kâzvinî gibi Farsçanın 

inceliklerini ustalıkla kullanan ve tarihçilik alanında derin bir bakış açısına sahip müelliflerin bu 

dönemde yaşamaları,5. XII. yüzyıldan itibaren Arap tarih yazıcılığının etkisinden kademeli olarak 

uzaklaşan Farsça yazım geleneğinin, büyük bir sıçramayı başlatacak entelektüel altyapıya 

ulaşması, 6. Farsçanın, edebiyatın bir kolu olarak görülen tarih yazımında geniş bir kullanım alanı 

bulması; Kur’an-ı Kerim ayetleri, şiirler, özlü sözler ve sanatsal unsurlar içeren metinlerin, dönemin 

okuyucularının ilgisini çekmesi ve böylece yalnızca uzmanlar tarafından değil, saray 

mensuplarından okuma yazma bilen geniş bir kesime kadar ilgi gören bir tür hâline gelmesi, 7. 

İranlı müelliflerin, Şuubiye hareketinin etkisiyle Arapçanın İslam tarih yazımındaki hâkimiyetini 

kırmaya yönelik çabaları ve bu süreçte Farsçanın tüm imkânlarını başarılı bir şekilde kullanmaları, 

8. Bu dönemde önemli tarihî olayların sıkça yaşanması nedeniyle tarih yazımı için geniş bir 

malzeme havuzunun oluşması ve bu dinamik süreci kayıt altına alma arzusu taşıyan müelliflerin 

eser üretmeye teşvik edilmesi, 9. İlhanlı Devleti’nin geniş sınırlara ulaşmasıyla birlikte farklı 

milletlere ait yazılı kaynakların aynı havzada toplanması, bu milletlerin birbirlerinin eserlerinden 

haberdar olması ve böylece zengin bir tarihî birikimin meydana gelmesi. 

Bununla birlikte İlhanlı devri tarih yazıcılığı iki dönemde ele alınabilir. Birincisi Atâmelik Alâeddin 

Cüveynî’nin1  temsil ettiği ve daha çok özel tarih şeklinde yazıldığı dönem ile Reşîdüddîn Fazlullah 

Hemedânî’nin2 temsil ettiği umumi tarzın benimsendiği ikinci dönem olarak tasnif edilebilir. Birinci 

 
1 Hayatı hakkında bkz: J. Boyle, “Djuwayni”, EI², II, s.606–607; Orhan Bilgin, “Cüveynî, Ata Melik”, DİA, VIII, 

s.140–141. 
2 Hayatı ve eseri hakkında bkz: Şemseddin Günaltay, “Türk Tarihinin Ana Kaynaklarından Camiüttevarih ve 

Fazlullah Reşidüddin”, Belleten, I/1, Ankara 1937, s. 165–179; Karl Jahn, “Cihan Tarihçisi Olarak 

Reşidüddin”, İTED, III, S. 3–4, İstanbul 1966, s. 227–236; Osman Turan, “Reşid üd- Din ve Türk Tarihi”, 

Selçuklular ve İslamiyet, İstanbul 2005, s.201–208; John Andrew Boyle, “Rashīd al-Dīn: The First World 

Historian”, British Institute of Persian Studies, İran, 9, (1971), s. 19–26;  Şeşen, Müslümanlarda Tarih-

Coğrafya Yazıcılığı, s.234–237; a.mlf, “Camiü’t-Tevarih”, DİA, VII, s.132–134; Z.Velidi Togan, “Reşid-üd-din 

Tabib”, İA, IX, s. 705–712;D.Morgan “Rashid-al-Din Tabib”, EI², VIII, s. 443; O.Gazi Özgüdenli, “Reşidüddin 

Fazlullah Hemedanî”, DİA, XXXV, s.19–21. 



Malazgirt Tarih Araştırmaları Dergisi, 1(1), Mayıs 2025 

 

42 
 

dönem, şüphesiz Cüveynî’nin etkisiyle büyük bir başarı kazanmış ve Farsça yazım geleneğini 

derinden etkilemiştir. Cüveynî, kendisinden sonra yetişen tarihçiler üzerinde güçlü bir etki 

bırakmıştır. Onun en önemli takipçisi Vassâf olup eserini, Cüveynî’nin Tarih-i Cihân-Gûşa adlı 

çalışmasına zeyl olarak kaleme almıştır. Bu ekolün bir diğer önemli temsilcisi ise Kâşânî’dir. Onun, 

İlhanlı hükümdarı Olcaytu adına yazdığı Târîh-i Olcaytû adlı eseri, İlhanlı tarih yazımında önemli bir 

yer tutmuş ve özellikle Timur devri tarihçileri için bir örnek teşkil etmiştir. Bu üç önemli eserin yanı 

sıra, İbn Muhammed eş-Şebânkârâî’nin Mecmau’l-Ensâb’ı, Zerkub-ı Şirazî’nin Şiraznâme’si, 

Afdaladdin Kirmânî’nin Selçukıyân Guz der Kirmân’ı ve anonim Tarih-i Sistân gibi eserler de 

dönemin tarih yazıcılığı açısından dikkate değerdir. 

İkinci ekolün en önemli temsilcisi ise Reşîdüddîn Fazlullah Hemedânî’dir. Onun tarih yazıcılığı 

yalnızca İlhanlılar dönemi için değil, genel olarak Moğol tarihçiliğinin en önemli aşamalarından biri 

olarak kabul edilmelidir. Reşîdüddîn’in başlattığı ve geliştirdiği bu yazım geleneğinin bir diğer 

önemli temsilcileri arasında Benâketî’nin Ravzatü’l-Ulî’l-Elbâb fî Tevârîhü’l-Ekabîr ve’l-Ensâb’ı ve 

Mustevfî’nin Târîh-i Guzîde adlı eserleri bulunmaktadır. 

Daha önce de belirtildiği gibi, İlhanlılar döneminde yazılan eserler, kendilerinden sonra gelen 

tarihçiler üzerinde büyük bir etki bırakmıştır. Öyle ki Anadolu Selçuklularının son dönemlerinde 

kaleme alınan eserler ile Akkoyunlu, Karakoyunlu, Celayirli ve Timurlu tarihçilerinin yazım 

üsluplarında doğrudan bir referans noktası olmuştur. Nitekim İlhanlılar ve onları takip eden 

Timurlular dönemi tarihçileri, bu geleneği sürdürerek XVI. yüzyılda Safevîler devrine kadar Farsça 

tarih yazıcılığının en başarılı örneklerini vermişlerdir. 

Ancak şu da belirtilmelidir ki İlhanlılar devrinde yazılan eserler güçlü bir ekolü temsil etse de, 

Arapça tarih yazıcılığından farklı olarak, tarihî bilgiyi doğrudan aktarmaktan ziyade şiirler ve söz 

sanatlarıyla süslenmiş ağır bir üslupla sunmaları, bu geleneğin eksik yönlerinden biri olarak 

değerlendirilebilir. Dönemin müelliflerinin önemli bir kısmı bu yöntemi benimsemiş ve birçok eser 

bu doğrultuda kaleme alınmıştır. Bu türün en uç örneği, Vassâf’ın Tecziyetü’l-Emsâr ve Tezciyetü’l-

A’sâr adlı eseridir. Öyle ki söz konusu eserin yarıya yakını, son derece ağır bir üslupla yazılmış söz 

sanatları, yapay benzetmeler ve okuyucuyu yoracak derecede yoğun Arapça ve Farsça şiirler 

içermektedir. Bu durum, eserin anlaşılmasını güçleştirmektedir. Ancak, dönemin edebiyat anlayışı 

göz önüne alındığında, müelliflerin bu tarzı tercih etmeleri bir ölçüde doğal karşılanmalıdır. 

3. İlhanlı Devri Tarihçileri ve Eserleri   

Daha önce de ifade edildiği üzere, İlhanlı dönemi tarihçiliği, Farsça eserler arasında her bakımdan 

en seçkin örnekleri barındıran bir dönem olmuştur. Bu dönemde anılması gereken ilk isim şüphesiz 

Atâmelik Alâeddin Cüveynî’dir. Tarihte “Sâhib-i Dîvân” olarak tanınan Cüveynî, İran’ın köklü 

bürokratik ailelerinden birine mensup olup 623/1226 yılında doğmuştur. Asıl adı Ebu’l-Muzaffer 

Alâeddin Atâmelik b. Bahâeddin Muhammed el-Cüveynî’dir. Ailesinin Büyük Selçuklular ve 

Hârzemşahlar döneminde önemli devlet görevlerinde bulunduğu söylense de bu bilgi kesin olarak 

doğrulanmış değildir. Ancak aksi yönde bir kanıt da bulunmamaktadır. Bu aile asıl gücüne İlhanlılar 

döneminde ulaşmış, özellikle Atâmelik Alâeddin Cüveynî ve kardeşi Şemseddin Cüveynî, Hülegü 

Han (1256-1265) devrinden itibaren, bilhassa Abaka Han (1265-1282) döneminde, yüksek 

makamlara gelmişlerdir. 



Malazgirt Tarih Araştırmaları Dergisi, 1(Mayıs 2025) 

43 

 

Atâmelik Alâeddin Cüveynî küçük yaşlardan itibaren iyi bir eğitim almıştır. 17 yaşından itibaren, 

Moğollar tarafından İran, Horasan, Irak ve Azerbaycan genel valiliğine atanan Argun’un özel 

kâtiplerinden biri olarak göreve başlamış ve bu vesileyle devlet yönetiminde önemli bir tecrübe 

kazanarak üst kademelere yükselmiştir. 1256 yılında, Moğolların batı sınırlarında fetihler 

gerçekleştirmekle görevlendirilen Hülegü Han’ın hizmetine girerek onun özel kâtipliğini yapmaya 

başlamıştır. Hülegü’nün 1256’da Alamut Kalesi’ni ele geçirmesi sırasında bizzat kaleye çıkmış, 

burada bulunan muazzam kütüphanenin bir kısmını kurtarmış ve daha sonra bu kitapları 

eserlerinde kaynak olarak kullanmıştır. Benzer şekilde, Hülegü’nün 1258’de Bağdat Seferi’ne 

katılmış ve şehrin fethi sırasında İlhanlı hükümdarının yanında yer almıştır. 1259 yılında Irak ve 

Huzistan valiliğine getirilmiş, Hülegü’nün 1265’teki ölümünden sonra ise Abaka Han döneminde 

bu görevine devam ederek büyük bir nüfuz kazanmıştır. Özellikle 1265-1282 yılları arasında bu 

bölgeleri, neredeyse bağımsız bir yönetici gibi idare etmiştir. Ancak, çevresindeki bazı kişilerin 

iftiralarına maruz kalmışsa da, kardeşi Şemseddin Cüveynî’nin Abaka Han’ın veziri olması 

sayesinde bu süreçten zarar görmeden çıkmayı başarmıştır. Ancak Mecdü’l-Mülûk ile giriştiği 

mücadelede iftiraya uğraması, itibarını ve servetini kaybetmesine neden olmuştur. 

Abaka Han’ın 1282’de ölümü üzerine tahta geçen Ahmed Teküder döneminde itibarı ve serveti 

kendisine iade edilmişse de, Argun’un Ahmed Teküder’e karşı yürüttüğü taht mücadelesinden 

zaferle çıkması, Cüveynî ailesinin sonunu getirmiştir. Argun, henüz hükümdar olmadan önce 

babası Abaka Han’ın ölümünden Şemseddin Cüveynî’yi sorumlu tutmaktaydı. 1282’de Bağdat’a 

gelen Argun, Atâmelik Alâeddin Cüveynî’nin yakınlarına ve dostlarına işkenceler uygulamış, hatta 

bir rivayete göre, henüz yeni vefat eden ve çok sevdiği yardımcılarından Necmeddin Asfar’ın 

naaşını mezarından çıkararak yol ortasına attırmıştır. Bu olayın Cüveynî’yi derinden sarstığı ve baş 

ağrıları nedeniyle Mugan’da vefat ettiği rivayet edilir. Cenazesi Tebriz’e getirilerek Çerendab 

Mezarlığı’na defnedilmiştir. Argun’un hükümdarlığa gelmesinin ardından Cüveynî ailesinin tamamı 

cezalandırılmıştır. Argun, babası Abaka Han’ın zehirlenerek öldürülmesinden vezir Şemseddin 

Cüveynî’yi sorumlu tutmaktaydı. Bu nedenle başta Şemseddin Cüveynî olmak üzere, ailesinin ileri 

gelenleri bu süreçte idam edilmiştir. Böylece, İlhanlılar döneminde büyük bir etkiye sahip olan 

Cüveynî ailesi, siyasi sahneden tamamen silinmiştir. 

Atâmelik Alâeddin Cüveynî Bağdad valiliği sırasında iyi bir yönetim sergilediği, şair ve edipleri 

himaye ettikleri bilinmektedir. Nitekim Zekeriyyâ el-Kazvînî Acâibü’I-Mahlûkat’ı, Cemâled-din 

Meysem b. Ali Şerhu Nehci’1-Belağa’yı ve İbn Bîbî el-Evâmirü’l-Alâ’iyye fi’l-Umûri'l Alâiyye adlı 

eserini kendisine ithaf etmişlerdir. Ayrıca Şeyh Sadî-i Şîrâzî ile Hümâm Tebrîzî’nin onu öven 

kasideler yazmışlardır. Onun Tarih-i Cihân-Gûşa adlı eserinden başka Mecdü’l-Muluk’un iftirası 

sonucu hapse atılmasıyla sonuçlanan ve daha sonra serbest kalmasını anlatan Tesliyetü’î-İhvan3 

adlı başka bir eseri daha mevcuttur.  

Atâmelik Alâeddin Cüveynî’nin 1259 yılında kaleme aldığı Tarih-i Cihân-Gûşâ, Farsça yazılmış tarih 

kaynakları arasında en itibarlılarından biri kabul edilmektedir. Bu eser, İlhanlılar döneminde yazılan 

ilk tarih kitabı olmasının yanı sıra, aynı zamanda bu devrin en önemli kaynaklarından biri olmuştur. 

Cüveynî’nin Farsçaya hâkimiyeti ve bu dilin sanatsal özelliklerini tarihî bilgilerle ustalıkla 

 
3 Cüveynî, Teslîyet’ül-İhvân, (Tash. Abbâs Mâhîyâr), Tahran 1361. 



Malazgirt Tarih Araştırmaları Dergisi, 1(1), Mayıs 2025 

 

44 
 

harmanlaması gerek kendi döneminde gerekse sonraki yüzyıllarda büyük bir şöhret kazanmasını 

sağlamıştır. Eserin sade ve anlaşılır bir üslupla kaleme alınmış olması, ayrıca müellifin konuları 

işleyişindeki başarısı, Tarih-i Cihân-Gûşâ’yı Farsça tarih yazım geleneğinin zirve noktalarından biri 

hâline getirmiştir. Bununla birlikte, Cüveynî’nin güçlü tarihçilik anlayışı ve elindeki malzemeyi 

bilgece kullanma yeteneği, eserini benzerlerinden ayıran en önemli özelliklerdendir. Ancak, Abaka 

Han devrindeki tüm olaylara yakından tanıklık etmesine ve tarihçilikteki ustalığına rağmen, bu 

dönemi kapsayan müstakil bir eser kaleme almamış olması büyük bir talihsizlik olarak 

değerlendirilebilir. Yoğun devlet işleri ve idarî sorumluluklarının, böyle bir çalışmaya girişmesini 

engellemiş olması muhtemeldir. 

Tarih-i Cihân-Gûşâ, orijinal olarak üç cilt hâlinde kaleme alınmıştır. Eserin ilk cildi, eski Moğol 

gelenekleriyle birlikte Cengiz Han’ın ortaya çıkışını, savaşlarını ve yasalarını ele almakta; ardından, 

onun ölümünden sonra yerine geçen Ögedey döneminden başlayarak Göyük’ün ölümüne kadar 

geçen süreçte Moğolların faaliyetlerini ayrıntılı bir şekilde anlatmaktadır. İkinci cilt, Harzemşahlar 

ile İsmailîler tarihine ayrılmış olup, özellikle Alamut’tan elde edilen kitaplardan faydalanılarak 

yazıldığı için bu konudaki en önemli kaynaklardan biri olma özelliği taşımaktadır. Yalnızca bu 

yönüyle bile eserin değeri kendiliğinden ortaya çıkmaktadır. Ayrıca, günümüze ulaşamayan birçok 

kaynağı içermesi nedeniyle, Harzemşahlar tarihinin yanı sıra Büyük Selçukluların son dönemleri 

açısından da fevkalade önem arz etmektedir. Üçüncü ve son ciltte ise Mengü Han’ın tahta geçişiyle 

birlikte batı sınırında görevlendirilen Hülegü’nün savaşları ve icraatları ayrıntılı bir şekilde ele 

alınmaktadır. Eser, Alamut’un Hülegü tarafından ele geçirilmesiyle son bulmaktadır. Ancak eserin 

sonuna, Nasıreddin b. Muhammed et-Tusî tarafından, Hülegü’nün Bağdat’ı fethine dair bir zeyl 

eklenmiştir. Bu zeyl, Tarih-i Cihân-Gûşâ ile birlikte 1912-1937 yılları arasında Mirza Muhammed 

Kâzvinî tarafından yayımlanmıştır 4 . Söz konusu neşir de Prof. Dr. Mürsel Öztürk tarafından 

Türkçeye tercüme edilmiştir5.  

Atâmelik Alâeddin Cüveynî, eserini kaleme alırken görevinden dolayı birçok olaya bizzat şahit 

olmuştur. Bu sayede anlattığı hadiselerin çoğunu ya doğrudan gözlemlemiş ya da olayları yakından 

takip eden kişilerden nakletmiştir. Buna ek olarak, dönemin bilgi sahibi şahsiyetlerinden edindiği 

sözlü aktarımlar, görevdeyken erişebildiği zengin arşiv vesikaları ve özellikle Alamut’un Moğollar 

tarafından zaptedilmesiyle eline geçen çeşitli kitaplar da eserinin kaynakları arasında yer almıştır6. 

Atâmelik Alâeddin Cüveynî ayrıca eserinde isimlerinden bahsettiği bazı telif eserlerden de 

faydalanmıştır. Bunların en önemlisi Muhammed el-Harezmî’nin el-Keşşaf Ani’l-Esrari’t-Tenzil’i7, 

Yakut el-Hamavî’nin Mucemu’l-Büldan’ı 8 , İbn Funduk el-Beyhakî’nin Tecaribu’ul-Umem’i 9 , 

Meşaribu’t-Tecarib10adlı eser, el-Beyhakî’nin Tarih-i Nasıri’si11, Razî’nin Camiü’l-Ulum12, Anonim bir 

 
4 Cüveynî, Tarih-i Cihân-Gûşa, (Neşr. Mirza Muhammed Kâzvinî ), I-III, Tahran 1912–1937. 
5 Cüveynî, Tarih-i Cihân-Gûşa, (Çev. Mürsel Öztürk), Ankara 1999. 
6 Cüveynî, s.534. 
7 Cüveynî, s.82. 
8 Cüveynî, s.129. 
9 Cüveynî, s.249. 
10 Cüveynî, s.249. 
11 Cüveynî, s.275. 
12 Cüveynî, s.249. 



Malazgirt Tarih Araştırmaları Dergisi, 1(Mayıs 2025) 

45 

 

define kitabı (Genc-name), Hasan Sabbah’ın hayatını anlatan Anonim Sergüzeşt-i Seyyidina, 

Anonim Cil ve Deylem Tarihi13, Seyyid Sadreddin’in Zübdetü’l-Tevarih’i14, Süllemi el-Beyhakî’nin 

Ahbar-ı Vulat-ı Horosan’ı15 ve  Sabî’nin Tarih-i Tacî’si16 olmakla birlikte devrin birçok şairin şiirlerini 

de eserinin değişik yerlerinde kullanmıştır.   

Tarih-i Cihân-Gûşa, hem kendi döneminde hem de sonraki asırlarda sıkça başvurulan temel 

kaynaklardan biri olmuştur. Özellikle Moğollar, Harzemşahlar ve İsmaililer tarihine dair sunduğu 

benzersiz bilgiler, eseri bu alanlarda vazgeçilmez bir başvuru kaynağı hâline getirmiştir. İçerdiği 

bilgilerin orijinalliği ve ayrıntılı tasviri, onu dönemin tarihî olaylarına dair en güvenilir referanslardan 

biri yapmıştır. Bununla birlikte, İlhanlı yönetiminde önemli bir görev üstlenmiş olması nedeniyle, 

bazı olayları aktarırken tam anlamıyla tarafsız kalamadığı da gözlemlenmektedir. Bu nedenle eseri 

kullanırken Moğol seferlerini anlatan ve devrin müelliflerinden İbnü’l-Esîr17, Nesevî18 ve Cüzcanî19 

gibi tarihçilerinin eserleriyle mukayese edilirse daha güvenilir olur.  

Tarih-i Cihân-Gûşa Moğolların ilk devirleri hakkında sonraki tarihçilerce sıkça kullanılmıştır. 

Bunların en önemlisi ve aşağıda etraflıca anlatacak Reşîdüddîn Fazlullah Hemedânî’nin Cami’u’t-

Tevarih adlı hacimli eserinde özellikle Moğollar, Harzemşahlar ve İsmaililer bahislerini işlerken 

Tarih-i Cihân-Gûşa’dan geniş iktibaslara tesadüf edilmektedir. Bunun dışında Süryani tarihçilerden 

Ebu’l-Farac20, İbn Tiktaka21, Fazlullah el-Ömerî22, Zehebî23, Mustevfî24, Benaketî25, Mirhând26 ve 

Hândmir27 gibi tarih âlimleri eserlerini kaleme alırken Tarih-i Cihân-Gûşa’ya ait malumatı sıkça 

işlemişlerdir.  Tarih-i Cihân-Gûşa modern tarihçiler tarafından da takdirle karşılanmış ve yukarıda 

temas edildiği gibi 1912-1937 yılları arasında İranlı âlim Mirza Muhammed Kâzvinî tarafından 

mükemmel bir önsöz ile Memorial Gibb çatısı altında neşredilmiştir. Daha sonra söz konusu bu 

neşir esas alınarak eser İran’da defalarca basılmıştır. 1958 yılında ise İngiliz Moğol tarihçisi 

 
13 Cüveynî, s. 573. 
14 Cüveynî, s.275. 
15 Cüveynî, s. 573. 
16 Cüveynî, s.547. 
17 İbnü’l-Esir, el-Kâmil fî’t Tarih, (Tah. Abdullah Kadî), I-XI, Beyrut 2003; el-Kâmil fî’t Tarih (Çev. Heyet), I-XII, 

İstanbul 1989. 
18 Nesevî, Şehabeddin Muhammed, Sîretü Celâleddin Mengübernî,(Neşr. Mücteba Mînuvî ), Tahran 1986; 

Sîretü Celâleddin Mengübertî-Histoire Du Sultan Djelal ed-Dın Mankobirti, (Neşr. ve Fransızca çev. 

O.Houdas), Paris 1895; Sîretü Celâleddin Mengübertî, (Necim Asım), İstanbul 1934; Sîretü Celâleddin 

Mengübertî,(Arap. Çev. Hafız Ahmed Hamdi), tarihsiz. 
19 Cüzcanî, Tabakat-ı Nasırî, (Neşr. W.Nassau Lees-Hüseyin Abdullah), Calcutta 1864. 
20 Ebu’l-Farac, Ebû’l-Farac Tarihi, (Çev. Ömer Rıza Doğrul), I-II, Ankara 1999. 
21 İbnü’l-Tiktaka, el-Fahrî fi’l-Adabi’s-Sultaniyye ve d’-Düveli’l-İslamiye, Beyrut tz. 
22 Şihabeddin Ahmed b. Fazlullah Ömerî, Mesâlikü’l-Ebsâr fî Memâliki’l-Emsâr, (Tah. Abdullah b.Yahya el-

Serîhî), I-II, b.y.yok 2003. 
23 Şemseddin Muhammed b.Osman Zehebî, Târîhu’l-İslâm ve Vefeyâtü’l-Meşâhîr ve’l-A’lâm, (Tah. Ömer 

Abdüsselam Tedmuri), I-LIII, Beyrut 1997. 
24 Hamdullâh Mustevfî-yi Kazvînî, Târîh-i Guzîde, (Neşr. ‘Abdu’l-Huseyn Nevâ’î), Tahrân 1364. 
25 Benâketî, Ravzatü’l-Ulî’l-Elbâb fi Tevarîhü’l-Ekâbir ve’l-Ensab (Tarih-i Benâketî), (Neşr: Ca’fer Şi’ar), Tahran 

1348. 
26 Mirhˇond, Ravzatu’s-Safâ fî Sîreti’l-Enbiyâ ve’l-Mulûk ve’l-Hulefâ, I-V, Tahran 1338 
27 Hˇondmir, Târîh-i Habîbu’s-Siyer fi Âhbâr-i Efrâd-i Beşer, (Neşr. Muhammed Debîrsiyâkî), I-IV, Tahran 

1372. 



Malazgirt Tarih Araştırmaları Dergisi, 1(1), Mayıs 2025 

 

46 
 

J.A.Boyle tarafından The History of the World Conquer adıyla İngilizceye tercüme edilmiş 28 , 

Türkiye’de ise Prof. Dr. Mürsel Öztürk hem bu çeviriyi hem de Mirza Muhammed Kâzvinî’nin neşrini 

esas alarak eseri Türkçeye kazandırmış ve bu tercüme 198829, 199930 ve 201431 yılında olmak 

üzere üç kez basılmıştır.  

Cüveynî’den sonra burada zikredilecek en önemli müellif ise Reşîdüddîn Fazlullah Hemedânî (öl. 

718/1318) ve onun abidevi eseri olan Cami’u’t-Tevarih’tir. Aslen Yahudi olup daha sonra Müslüman 

olan Reşîdüddîn, gençlik yıllarında tıp tahsili görmüş Arapça, Farsça, Moğolca, Türkçe, İbranîce ve 

Çince gibi birçok dile vakıf olmuştur. Abaka Han devrinde İlhanlı sarayında çalışmaya başlamıştır. 

Daha sonra çeşitli işlerde görev aldıktan sonra Gazan Han (703/1314) devrinde vezirlik görevine 

getirilmiş ve Olcaytu’nun (703/1304-716/1316) ölümüne kadar bu görevde kalmıştır. Fakat daha 

sonra vezir Alişah ile giriştiği iktidar mücadelesinde Olcaytu’nun zehirlenerek öldürülmesi 

suçundan mahkûm edilmiş ve 718/1318 yılında idam edilmiştir. 32  

Reşîdüddîn Fazlullah Hemedânî başarılı vezirliği ve tabipliği dışında konumuzla asıl ilgisi, onun 

emsalsiz tarihçiliğidir. Gerçekte de Reşîdüddîn Fazlullah Hemedânî’nin yazdığı Cami’u’t-Tevarih 

adlı eser İslam tarihçiliğinde çok önemli bir yere sahiptir. Nitekim onun tarih kitabı, o tarihe kadar 

İslam ümmeti odaklı tarihçilikten beynelmilel tarihçiliğe geçişin ilk ve en başarılı örneğidir. Şüphesiz 

sadece İslam eksenli tarihi rivayetler dışında İslam hudutları dışındaki Frenk (Avrupa), Moğol, Çin 

ve Hindistan tarihine ait bilgiler de kitapta işlenmiştir. Bu yönüyle eser modern tarihçiliğin başlangıç 

noktası kabul edilebilir. 

Cami’u’t-Tevarih yazım sürecine gelirsek ilk bölümü olan Tarih-i Mübarek Gazani’yi33, tarih ilmine 

merakıyla bilinen Gazan Han emri ile yazmaya başlamış ve Gazan Han’ın ölümü ile yerine geçen 

kardeşi Olcaytu devrinde tamamladığından eseri yeni hükümdara takdim edebilmiştir. Fakat 

Olcaytu söz konusu bu eserin aynı kalması koşuyla genel bir tarih yazması için kendisini 

görevlendirmiştir. Bu vesile ile örneğine daha önce tesadüf edilmeyen ve devletin tüm imkânları 

seferber edildiği bir tarih yazma kurulu oluşturulmuş ve eser içinde Arap, Farslı, Çinli, Moğol ve 

Uygurlu âlimlerle birlikte Avrupalı bazı keşişlerin de yer aldığı bu kurulca yazılmaya başlanmıştır.  

Mevcut eser ise Reşîdüddîn’in adıyla telif edildiği bilinmektedir. Fakat ehlince malum olan bir 

tartışma ortadadır ki o da Cami’u’t-Tevarih’in yazımında birçok şahsın görev almasına rağmen 

Reşîdüddîn’in esere tek başına sahip çıktığı iddiasıdır. Şüphesiz bunun en önemli sebebi Kaşanî’nin 

Tarih-i Olcaytu adlı eseri kaleme alırken Cami’u’t-Tevarih’i kendisi yazdığı ve Reşîdüddîn’in de eseri 

kendi adıyla takdim ettiğine dair iddiasıdır.  

 1301 yılında yazılmaya başlanan 1304 yılında tamamlanan Tarih-i Mübarek Gazani adlı eser 

Reşîdüddîn’in bizatihi kendi çabası ile kaleme alındığı bilinmektedir. Daha sonra, yani 1304 yılında 

ise Gazan Han’ın ölümünden sonra Olcaytu söz konusu bu eseri de içine alacak daha kapsamlı bir 

 
28 The History of the World Conqueror, (Çev. J.A. Boyle), Manchester 1958. 
29 Cüveynî, Tarih-i Cihân-Gûşa, I-III, T.C. Kültür Bakanlığı Yayınları, Ankara 1988. 
30 Cüveynî, Tarih-i Cihân-Gûşa, (Çev. Mürsel Öztürk), Ankara 1999. 
31 Cüveynî, Tarih-i Cihân-Gûşa, (Çev. Mürsel Öztürk), Ankara 2014. 
32 Zeki Velidi Togan, “Reşîd-üd-dîn Tabîb”, İA, IX, s.707. 
33 Bu eser müstakil olarak basılmıştır. Bkz: Karl Jahn, Geshichte Gāzān Hān’s aus dem Ta’rīh-i Mubārak-i 

Gāzānī des Rašīd al-Dīn Fad-Alallāh b. ‘İmād al-Daula Abūl-Hair, London 1940. 



Malazgirt Tarih Araştırmaları Dergisi, 1(Mayıs 2025) 

47 

 

dünya tarihi yazmasını istemiştir. Reşîdüddîn’ine tavzif edilen bu görev esasınca eser toplam üç 

cüzden oluşacaktı. Eser, cüzün bir kısmını meydana getiren Tarih-i Mübarek Gazani’nin 

oluşturulduğu ve Moğol tarihini kapsayan birinci cüz ile dünya tarihini içine alan ikinci cüz ve en 

son olarak hiç yazılmamış veya günümüze gelmemiş coğrafya kısmı olan üçüncü cüzden meydana 

gelecekti.  İşte asıl Cami’u’t-Tevarih olarak tesmiye edilen külliyat bu üç cüze verilen genel isimdir. 

Şimdi burada şunu anlamak mümkündür: bizim için asıl önemli olan ve Reşîdüddîn’in devrin 

olaylarını işlediği Moğol tarihi ile ilgili kısmı kendisinin yazdığı anlaşılmaktadır. Şayet yardım almış 

veya başkasına yazdırmış ise bunu ikinci bölümde yani “Dünya Tarihi”ni işlediği bölümde yapmış 

olmalıdır. Bu da Kaşanî’nin Cami’u’t-Tevarih’in tümünü yazdığına dair kendi iddiasını geçersiz kılar. 

Bunun dışında ikinci kısmı oluşturan bölümde ise bugün orijinalleri mevcut olan devrin kaynaklarını 

bolca kullandığı görülmektedir. Örneğin Gazneliler devrini işlerken daha çok Utbî’nin Tarih-i 

Yeminî’sini34, Selçukluları işlerken ise daha çok Ravendî’nin Rahatü’s-Sudur ve Ayetü’s-Surur35 adlı 

eserini kullandığı görülmektedir.  

Bunun yanında modern tarihçiler tarafından Alp Arslan ile birlikte Anadolu’nun fethine girişen 

Türkmen beylerinin adını verdiği bölümü işlerken kayıp olan Zahireddin Nişapurî’nin Selçukname 

adlı eserini kullandığı uzun bir dönem kabul ediliyordu. Fakat Zahireddin Nişapurî’ye ait 

Selçukname’nin aslı bulunup neşredildikten sonra36 bunun sanıldığı gibi olmadığı ortaya çıkmıştır. 

Nitekim mezkûr Selçukname’de iddia edildiği gibi, değil Malazgirt savaşına katılan beylerin 

isimlerini verdiği, Malazgirt meydan muharebesi hakkında doğru dürüst malumat bile sunmadığı 

tespit edilmiştir. Şimdi burada haklı olarak akla şu soru gelmektedir: Reşîdüddîn söz konusu bu 

bilgiyi nereden almıştır? İlk olarak bu malumatı hiçbir esere dayandırmadan uydurmuş olması 

ihtimali akla gelebilir. Fakat Reşîdüddîn gibi devrin hükümdarları ve alimleri tarafından itibar edilen 

bir şahsın bunu yapmasını beklemek zordur ki, bunu yapması içinde de bir sebep yoktur. O halde 

başka bir ihtimali esas almak gerekir, o da varlığından bihaber olduğumuz ve söz konusu veriyi 

ihtiva eden bilinmeyen farklı bir Selçukname’nin mevcut olabileceğidir. Bu da Moğol yıkıcılığından 

kurtulmuş ve Reşîdüddîn devrinde bir Selçuklu tarihinin var olduğu anlamına gelmektedir.  

Cami’u’t-Tevarih Gazneliler, Selçuklular, İsmaililer hakkında genişçe malumat veriyorsa da, onun 

en büyük özelliği, şüphesiz Moğol tarihini işlediği bölümde verdiği bilgilerin kıymetidir. Şüphesiz 

Reşîdüddîn bu eseri olmasaydı Moğol tarihi hakkında bilinenler daha sınırlı kalırdı. Eseri Büyük 

Moğol hükümdarlarını Cengiz Han’dan Timur Kaan’a kadarki devrini işlemektedir. İlhanlılar kısmını 

ise ayrı olarak ele alır ve Hülegü Han’ın görevlendirilmesinden mevzua başlar ve bu bölümü Gazan 

Han’ın ölümü ile bitirir. Eserin Cengiz Han’dan Hülegü Han’ın Bağdad’ın zaptına kadar ki bölümü 

daha çok Tarih-i Cihân-Gûşa’nın bir özeti gibidir. Eser ayrıca İslam tarihi dışında mevzuları 

işlediğinden İslam öncesi Türkler hakkında da malumat verir ve halk arasında dolaşan destanî 

mahiyetindeki Oğuzname ile birlikte Oğuz boylarının sembollerini eserinde nakleder. Şüphesiz bu 

dikkate şayan bir özelliktir. Nitekim yukarıda da işaret edildiği gibi daha önce İslam kaynakları 

ümmet odaklı bir tarih disiplini etrafında şekillenmişti ve bu da ilk defa Cami’u’t-Tevarih ile 

değişmeye başlamıştır. Bunun en büyük etkisi Moğol İmparatorluğu’nun sadece İslam 

 
34 Utbî, Kitab-ı Yeminî, (İng. Çev. James Reynolds), London 1858. 
35 Râvendî, Rahatü’s-Sudur ve Ayetü’s-Surur, (Çev. Ahmed Ateş), I-II, Ankara 1999. 
36 A. H. Morton, The Saljûqnâma of Zahîr al-Dîn Nishâpûrî, London, Chippenham 2004.   



Malazgirt Tarih Araştırmaları Dergisi, 1(1), Mayıs 2025 

 

48 
 

coğrafyalarına değil Çin, Rusya ve Tibet gibi farklı din ve inançlara mensup zümreler üzerinde de 

hâkimiyet kurmasıyla ilişkilendirilebilir Ayrıca Müslüman tarihçiler Moğollar sayesinde kendi 

devrinde farklı coğrafyaların tarih yazımıyla tanışmışlar ve onların birikimlerinden faydalanmışlardır. 

Bu hususta şüphesiz en güzel örnek Cami’u’t-Tevarih’dir ve eserin yazımındaki malzemenin bir 

kısmı da söz konusu bu kaynaklar oluşmaktaydı.  

Cami’u’t-Tevarih’in yazımındaki kaynakların çoğunluğunu kendinden önceki tarihçilerle sarayda 

yer alan farklı zümrelere ait kişilerin tarih birikimlerinin katkısı fazla olmuşsa da eserin Moğollarla 

ilgili kısımlarının önemli bir kısmını Reşîdüddîn’in kendi başından geçen hadiseler ile birlikte elinin 

altında bulunan zengin arşiv malzemesinden müteşekkildir. Reşîdüddîn’in vezir olması hasebiyle 

devletin sarayın bölümlerine rahatça girip çıkabilmekteydi ve bu sayede bir hayli imkâna ve 

malzeme malikti. Bu malzemelerinin içinde şüphesiz en değerlisi devlet hazinesinde mahfuz 

edilecek kadar kutsal sayılan ve Moğolların eski ataları ile birlikte Cengiz Han’dan bahseden “Altın 

Defter” adlı bir kitaptır. Günümüze kadar gelmemişse de Reşîdüddîn ile birlikte anonim Moğolların 

Gizli Tarihi37 söz konusu bu eserden geniş nakillerde bulunmuşlardır.  

Cami’u’t-Tevarih’in dili sade olup araya şiirler serptiği de olmuştur. Fakat söz konusu bu şiirler 

eserin akışına engel olacak kadar sorun oluşturmazlar. Ayrıca Moğol hükümdarlarından bahsettiği 

bölümlerde konuya hükümdarın eş ve çocuklarını anlatan bir aile şeceresiyle başlar. Bu da biz 

tarihçileri kitabın içine dağılmış aile fertlerinin kimin kim olduğunu ortaya çıkarmadaki zahmetten 

de kurtarır. Bunlara ek olarak Cami’u’t-Tevarih katı bir kronolojik takvim yöntemi takip eder. Nitekim 

olayları ele alırken olayın geçtiği gün, ay, yılı sık sık vurgular. Cami’u’t-Tevarih yukarıda anlatılan bu 

özellikleriyle sadece Moğol tarihçiliğin değil tüm Müslüman tarihçiliğinin müstesna örneklerinden 

biri olarak kabul edilmektedir. Eserin birçok neşri ve çevirisi bulunmaktadır38.  

İlhanlı devri tarihçiliğin üçüncü en önemli kaynağı Vassâf’ın Tecziyetü’l-Emsar ve Tezciyetü’l-A’sar 

(Tarih-i Vassâf) adlı mücessem eserdir. Söz konusu bu eser Tarih-i Cihân-Gûşa ve Cami’u’t-

Tevarih’ten sonra bu devrin en önemli kaynağı olarak kabul edilir. Yazarın ismi tam olarak Şerefü’d-

dîn Abdullah b. Fazlullah Kâtib el-Şîrâzî’dir. Fakat daha çok Vassâf-ı Hazret adıyla bilinmektedir. 

 
37 Moğolların Gizli Tarihi, Manggol’un niuça topça’an (Yüan-ch’ao pi-shi), (Çev. Ahmet Temir), Ankara 1948; 

(İngilizce çev. Fráncis Woodman Cleaves), London 1982. Eser hakkında bkz: Ahmet Temir, “Moğolların Gizli 

Tarihi, Haenisch Tarafından Neşredilen Metin ve Lügatın Tasviri”, TM, VII-VIII, İstanbul 1942, s. 349–351; 

Abdülkadir İnan, “Moğolların Gizli Tarihi, S.A., Kozin, Sokrovenneye Skazanie, (Yüan-çao bi-çi, I), Moskova-

Leningrad,1941, 619.s”, Belleten, S.21-22, Ankara 1942, s.121-126; Akdes Nimet Kurat, “Yüan-ch’ao pi-şi 

yahut Yüan-çao bi-şi (Moğolların Gizli Tarihi)”, DTCFD, II, S.3, Ankara 1944, s.469-474. 
38 ReşîdüddînFazlullah b. İmadüddevle et-Tabib el-Hemedani, Câmi’ut-Tevârîh, (Tash. Muhammed Rûşen ve 

Mustafa Mûsevî). I-IV, Tahran 1373; Câmi’ut-Tevârîh, (Tash.Behmen Kerimi) I-II,Tahran  1362; Câmi‘üt –

Tevârîh, (Neşr.E. Blochet), II, London 1911; Cami’u’t-Tevarih, (Arap. Çev. Muhammed Sadık Neş’et, Fuad 

Abdülmu’ti es-Sayyad, Muhammed Musa Hindavi), I-II, Kahire tarihsiz;Tarih-i Mubarek-i Gâzâni, (Neşr. Karl 

Jahn), Geschihte Gâzân-Hans aus dem Ta’rih-i Mubarek Gâzâni des Residal-Din Fadlallah b. ‘Imad al-Daula 

Abu’l-Hair, London 1940; Historie des Mongols de la Perse, Texte Persan, publie, traduit en français, 

accompagne des notes et d’un Memorie sur la vie et les Ouvrages de l’Auteur par Etienne Quatremere, 

Amsterdam 1968; Jami’ut-tawarikh, Compendum of Cronicles, A history of the Mongols, (İng. Çev. W.M. 

Thackston), I-III, Harvard 1998–1999; Câmi Al-Tavârîh, (Neşr. Ahmed Ateş), I-II, Ankara 1999. Son olarak 

yakın bir dönemde İlhanlılar kısmı Türkçeye çevrilmiştir. Bkz: Reşîdüddîn Fazlullâh Hemedanî, Câmi’ut-

tevârîh, (Çev. İsmail Aka, Mehmet Ersan ve Ahmad Hesampour Khelejani). Ankara 2013. 



Malazgirt Tarih Araştırmaları Dergisi, 1(Mayıs 2025) 

49 

 

1265 yılında İran’ın Şiraz kentinde dünyaya gelmiştir. İyi bir eğitim aldığı anlaşılan Vassâf’ın Fars 

dilinin inceliklerine hâkim olması ve üstün edebi yeteneği sayesinde Reşîdüddîn’in dikkatini çekmiş 

ve kendisini himayesine almıştır. İlhanlı Devleti’nde “Divan-ı İstifa”da görev almıştır. 39  

Vassâf, daha çok Tarih-i Vassâf adıyla bilinen Tecziyetü’l-Emsar ve Tezciyetü’l-A’sar adlı eserini 

1298 yılında yazmaya başladı ve o devre kadar yazdığı üç ciltlik eseri 1303 yılında Reşîdüddîn 

aracılığıyla Gazan Han’a sunmuştur. Eser tarihe merakıyla bilinen Gazan Han’ın büyük 

teveccühünü kazanmış ve o sırada İlhanlı hükümdarı üçüncü Şam seferinde bulunduğundan 

eserini tamamlaması için Vassâf’ın Sincar şehrinde kalmasını istemiştir. Vassâf ise bunun yoğun 

ve zor bir iş olduğunu, elinin altında yeterince kitap ve malzeme olmadığı beyan ederek biraz daha 

süre istemiştir. Eserini bir kısmını ancak bu tarihten dokuz yıl sonra tamamlayabilmiş ve bu bölümü 

1312 yılında yine aynı şekilde Reşîdüddîn’in aracılığıyla Olcaytu Han’a takdim etmiştir. Fakat eserini 

tümünü 1328 yılında tamamlayabilmiş ve 1330 yılında da vefat etmiştir.  

Tecziyetü’l-Emsar ve Tezciyetü’l-A’sar toplam beş ciltten oluşmaktadır. Vassâf bizzat kendisinin de 

dediği gibi Tarih-i Cihân-Gûşa’ya zeyl olarak kaleme alınmıştır. Eser Cüveynî’nin bıraktığı 1257 yılı 

olaylarıyla başlar. Kendisi eserini ele alırken Tarih-i Cihân-Gûşa’nın büyük bir etkisinde kaldığı 

görülmektedir. Tecziyetü’l-Emsar ve Tezciyetü’l-A’sar konusu kendinden önceki eserlerin konusu 

gibi Moğol tarihidir. Eser kısa bir önsözden sonra Hülegü Han’ın Bağdad’ı zaptı (1258) ile konuya 

başlar ve Ebu Said’in saltanatının ortalarına kadar, yani1328 yılı olaylarıyla son bulur. Eser şüphesiz 

Moğol tarihi araştırmaları hakkında çok önemlidir. Fakat yukarıda da denildiği gibi onu ağır üslubu 

eserin modern tarihçiler tarafından kullanılmasını zorlaştırır ve bu yönüyle Tarih-i Cihân-Gûşa ve 

Cami’u’t-Tevarih’in gerisinde kalır.  

Eserin üslubu hakkındaki eleştirilerini bir kenara bırakırsak, Moğol araştırmaları hususunda önemli 

bir konumdadır. Gerçekte Vassâf’ın İlhanlı sarayında Cüveynî ve Reşîdüddîn’e nazaran hükümdara 

daha uzak görevlerde çalışması ve saray dışındaki halkın sosyal ve ekonomik durumunu daha 

yakından müşahede etmesi sayesinde eserini nispeten daha tarafsız yazmasını sağlamıştır. Bu 

yönü ile kendisiyle aynı çağda yazılan Cami’u’t-Tevarih’in gözünden kaçmış veya dile getirmekten 

kaçınmış birçok meseleyi Vassâf açık bir şekilde dile getirebilmiştir. Ayrıca yer yer Moğolların 

iyilikleri ile birlikte kötülüklerinden de bahsetmesi onu tarafsız tarihçiliğinin bir göstergesi kabul 

edilir. Bu yönü ile Cami’u’t-Tevarih’in anlattığı birçok hadiseyi karşılaştırmak üzere bir hayli 

ehemmiyetlidir. Eser 1852 yılı gibi erken bir dönemde taş basımı gerçekleşmiştir ve nihayetinde 

1952 yılında Tahran’da tam metin olarak neşredilmiştir. Daha sonra İranlı âlim Abdu’l-Muhammed 

Âyeti eseri Tahrîr-i Târîh-i Vassâf 40  adıyla kaynaktaki kendince gereksiz bölümlerini atarak 

sadeleştirmeye çalışmıştır. Eserin dilinin ağır olması sebebiyle kullanılması modern tarihçiler için 

külfetli bir iş olmuş ve eserin Farsçadan başka, kısmi bir Almanca çeviri dışında41, fazla bir dile 

çevrilememesine sebep olmuştur.  

 
39  Hayatı hakkında bkz: Şeşen, Müslümanlarda Tarih-Coğrafya Yazıcılığı, s.238–239; Erdoğan Merçil, 

“Vassâf”, İA, XIII, s.232–234; P.Jackson, “Wassāf”, EI², XI, s.174; Osman G.Özgüdenli, “İlhanlı Tarihine Ait 

Yeni Bir Kaynak: Tarih-i Vassâf’ın Müellif Nüshası”, Belleten, LXX, S.258, Ankara 2006, s.28–52. 
40 Abdu’l-Muhammed Âyeti, Tahrîr-i Târîh-i Vassâf, Tahran 1346. 
41 Geschichte Wassaf, (Alm. Çev. Hammer-Purgstall), I, Viyana 1856. 



Malazgirt Tarih Araştırmaları Dergisi, 1(1), Mayıs 2025 

 

50 
 

Yukarıda zikredilen bu üç eser şüphesiz sadece İlhanlı devri tarih yazıcılığının değil İslam tarihçiliğin 

de müstesna örneklerini temsil ederler ve özellikle de İlhanlı devrinin en esas kaynaklarını 

oluştururlar. Nitekim bu üç kaynak dışında başka eserlerde kaleme alınmışsa da bunlar kadar 

başarılı ve nitelikli değillerdir. Bu sebeple orijinal yönleri olmadığından bunlardan kısaca 

bahsedeceğiz. İlk olarak zikredilmesi gereken eser Kâşânî’nin İlhanlı hükümdarı Olcaytu (1304-

1316) adına kaleme aldığı Tarîh-i Olcaytû42 adlı hususi tarih kaynağıdır. Kitap sade bir dille kaleme 

alınmış olup çeşitli tarihlerde neşirleri mevcuttur. Bu eser Türkçeye kazandırılmışsa43 da henüz 

basılmamıştır.  

Kâşânî dışında bir diğer önemli eser Benâketî’nin Ravzatü’l-ulî’l-Elbâb fi Tevarîhü’l-Ekâbir ve’l-

Ensab adlı hacimli eserdir. Söz konusu eser İlhanlı hükümdarı Ebu Said’in emri ile Cami’u’t-Tevarih 

boy ölçüşen bir kitap yazması istenmesi üzerine kaleme alınmıştır. Fakat eser her yönüyle Cami’u’t-

Tevarih’in gölgesinde kalmış ve adeta onu özeti gibi durmaktadır. Eser 1318 yılı olaylarıyla sona 

erer.  Mustevfî’nin (öl.1350) Tarih-i Guzîde44 adlı kitabı de İlhanlı devrinin önemli kaynaklarından 

sayılsa da bu eser de Cami’u’t-Tevarih’in özetinden başka bir şey değildir. Fakat aynı müellifin 

Nuzhetu’l-Kulûb 45  adlı eseri Coğrafya yazıcılığının en değerli eserlerinden kabul edilmektedir. 

İlhanlı devri devlet teşkilatı ve yönetimi hakkında Hinduşah Nehçivanî’nin Düstûr’l-Katib fi Ta’yînü’l-

Meratib46 adlı eseri fevkalade değerlidir. Bunlara ek olarak Nasıreddin Munşî el-Kirmanî’nin Sımtu’l-

Ula li’l-Hazrü’l-Ulya47 adlı eseri 715-720/1315-1320 yılları arasında Karahitaylar tarihi hakkında 

yazılmış değerli bir kaynaktır.  Ayrıca aynı dönemde ve yine aynı şekilde Karahitaylar tarihini anlatan 

Tarih-i Şahî48 adlı anonim bir eser daha bulunmaktadır.  

Yukarıda zikredilen Farsça yazılmış eserler dışında İbn Muhammed eş-Şebânkârâî’nin Mecmau’l-

Ensâb’ı, Seyf-i Herevî’nin Tarihname-yi Herat’ı49, Şemseddin Ejderî’nin Gazanname’si, Eherî’nin 

Tarih-i Şeyh Uveys’i50, Zerkub-ı Şirazî’nin Şirazname’si, Ahmed-i Tebrizî’nin Şahinşahname’si ile 

Cengizname’si ve en son olarak Anonim Tarih-i Sistân51 gibi çeşitli tür ve tarihte yazılan eserler de 

bu devrin önemli eserleri arasında gösterilebilir.  

İlhanlıların İran merkezli tarihçiliği dışında buradaki tarihi eserlerin etkisi ile birlikte Anadolu 

topraklarında birtakım tarih kitapları kaleme alınmaya başlanmıştır. Nitekim daha çok İbn Bîbî olarak 

da bilinen el-Hüseyin b. Muhammed b. Ali el-Ca’ferî el-Rûgedî’nin el-Evâmir el-Alâ’iyye fî el-Umûr 

el-Alâ’iyye (Selçuknâme) isminde 1186 ve 1280 yılları arasındaki olayları kapsayan Farsça bir 

Selçuklu tarihi yazmıştır 52 . Bu eseri önemi gereği Mahmûd b. Muhammed el-Aksarâyî’nin 

 
42 Âbû’l-Kâsim Abdullah bin Muhammed el-Kâşânî, Târîh-i Olcâytû, Tahran 1386. 
43 Kâşânî, Tarîh-i Olcaytû, (Çev. Deya Örs), Basılmamış Yüksek Lisans Tezi, Ankara 1992. 
44 Hamdullâh Mustevfî-yi Kazvînî, Târîh-i Guzîde, (Neşr. ‘Abdu’l-Huseyn Nevâ’î), Tahrân 1364. 
45 Hamdullâh Mustevfî-yi Kazvînî, Nuzhetu’l-Kulûb, (Neşr. G. Le Strange), London-Leiden 1915. 
46 Hinduşah Nehçivanî, Düstûr’l-Katib fi Ta’yînü’l-Meratib, (Neşr. Abdulkerim Alizade), Moskova 1971. 
47 Nasıreddin Munşî el-Kirmanî, Sımtu’l-Ula li’l-Hazrü’l-Ulya, (Neşr. Abbas İkbal), Tahran 1362. 
48 Anonim, Tarih-i Şahî, (Neşr. Bastanî Perîzî), Tahran 1389. 
49 Seyf-i Herevî, Tarihname-yi Herat, (Neşr. M.Asaf Fikret), Tahran 1381. 
50 Ebu Bekr Kutbî el- Eherî, Tarikh-i Shaikh Uwais, By J.B. Van Loon, Mouton 1954. 
51 Anonim, Tarih-i Sîstân, (Melikü’ş-Şuara Bahar), Tahran 1366. 
52İbn Bibi Hüseyin b. Muhammed b. Ali el-Ca’feri Er-Rugadi, el-Evamirü’l Ala’iye fi’l-Umuri’l-Ala’iye (Selçuk 

Name), (Çev. Mürsel Öztürk), I-II, Ankara 1996. 



Malazgirt Tarih Araştırmaları Dergisi, 1(Mayıs 2025) 

51 

 

(ö.733/1332-33) Müsâmeretü’l-Ahbâr 53  adlı kaynak takip eder. Söz konusu bu eserlerin 

Selçukluları hakkındaki değerleri haddinden fazladır. Anadolu tarihi hakkında sınırlı kalan Ortaçağ 

tarihçiliğin bu iki eseri dışında günümüzde daha çok Anonim Selçukname54 olarak da bilinen ve 

yazarı meçhul olan Farsça eser daha vardır ki söz konusu bu kitap 765/1363 yılında Selçuklu 

hanedanından bir şahsa ithaf edilen edilmiştir. Verdiği bilgiler kısa olmakla beraber Ortaçağ 

Anadolu tarihi için II. Dönem beylikler tarihi hakkında çok değerlidir. Ayrıca Aziz b. Erdeşir-i 

Esterâbadî tarafından yazılan Bezm u Rezm55,  Selçuklu sonrası Anadolu tarihi hakkında 1398 yılı 

olaylarına kadar kullanabilecek Farsça yazılmış mühim bir eserdir. Fakat üslubunun ağır olması 

yüzünden eleştirilebilir.  

Abdullah b. Ömer Beyzavî’nin (öl.685/1285) Nizamü’t-Tevarih’i56 genel tarzda yazılmış bir tarih 

kitabı olsa da verdiği bilgiler çok kısadır. Eserin Türkçe çevirisi de bulunmaktadır57. Anadolu tarihi 

hakkında Niğdeli Kâdı Ahmed’in 733/1333 yılında yazdığı el-Veledu’ş-şefîk ve Hafidu’l-Halîk58 ve 

İbnü’s- Serrâç’ın Teşvîkü’l- Ervâh ve’l-Kulûb ilâ Zikri Allâmi’l-Guyûb59 adlı eserler yine aynı şekilde 

Farsça yazılmış olup Anadolu’nun ortaçağ dini yapısı hakkında değerli bilgiler verirler. Burada 

zikredilmeyi hak eden bir diğer kaynak ise Kâşifî’nin Farsça yazılmış Gazaname-i Rum60 adlı eseri 

olup Osmanlıların ilk devrileri hakkında önemlidir.  

4. Timurlular Devrinde Tarihçilik 

İlhanlılar devrinde yazılan kaynakların niteliği sayesinde devlet yıkılmasına rağmen söz konusu 

devletin hâkimiyetindeki sahalarda Farsça yazım geleneği devam etmeyi başarmıştır. Bu sebeple 

mahalli bölgelerde tarih yazımı aksatmadan devam etmiş ve devam eden bu gelenek sayesinde 

İlhanlılardan sonra en parlak devrini Timurlular devrinde tekrar etmeyi başarmıştır.  

İlhanlıların yıkılmasıyla bu devre nazaran mahalli yönetimlerin bünyesinde daha az sayıda eserler 

vücuda getirilmiştir. Muzafferiler (1318-1393) devri için Muhammed Kutbî’nin Tarih al-

Muzaffer 61 adlı eser mühim olup 793/1390-1391 yılında sade bir dille yazılmıştır. Muzafferiler 

devrinde yazılan bir diğer eser ise siyasetname tazında kaleme alınmış Şihâb en-Neyrîzî’nin 

Miftahu’s-Saade fî Kavâidi’s-Siyâde adlı eseridir62. Bunlara ek olarak Muhammed el-Caferî’nin 

Tarih-i Yezd’i63 Yezd Atabekliği (1141-1318) hakkında en önemli eser kabul edilmektedir. Fakat 

 
53 Aksarâyî, Müsameratü’l Ahbar (Çev. Mürsel Öztürk), Ankara 2000. 
54 Anonim Selçukname, (Çev. Feridun Nafiz Uzluk), Ankara 1952; Anonim, Tarih-i Âl-Selçuk der Ânatoli, 

(Neşr. Nadire Celalî), Tahran 1377. 
55 Aziz b. Erdeşir-i Esterebadî, Bezm-u Rezm, (Çev. Mürsel Öztürk), Ankara 1989. 
56 Abdullah b. Ömer Beyzavî, Nizamü’t-Tevarih, (Neşr. Mir Haşım Hidayet), Tahran.  
57 Abdullah b. Ömer Beyzavî, Nizamü’t-Tevarih, (Çev. Haşim Karakoç), Basılmamış Yüksek Lisans Tezi, 

Kırıkkale 1998. 
58 Niğdeli Kâdı Ahmed, el-Veledu’ş-şefîk ve Hafidu’l-Halîk, (Haz. Ali Ertuğrul), I-II, Ankara 215. 
59 İbn Serrâç El Kureşi, Teşvîkü’l- Ervâh ve Tuffâhü’l- Ervâh, Amcazade Hüseyin Paşa Kütüphanesi Arapça 

Yazma No: 272. Bu kaynak hakkında bkz: Mikâil Bayram, “Türkiye Selçukluları Tarihi Hakkında Yeni Bir 

Kaynak” Selçuk Üniversitesi Türkiyat Araştırmaları Dergisi, Ayrı Basım, Sayı 12 Konya 2002. 
60 Kâşifî, Gazaname-i Rum, (Çev. M. Ebrahim M. Esmail), Basılmamış Yüksek Lisans Tezi, İstanbul 2005. 
61 Muhammed Kutbî, Tarih al-Muzaffer, (Neşr. Hüseyin Neva’î), Tahran 1364. 
62 Şihâb en-Neyrîzî, Miftahu’s-Saade fî Kavâidi’s-Siyâde, (Çev. Abdollah Dodangeh ), Basılmamış Doktora 

Tezi, İstanbul 2015. 
63 Muhammed el-Caferî, Tarih-i Yezd, (Neşr. İrec Avşar), Tahran 1384. 



Malazgirt Tarih Araştırmaları Dergisi, 1(1), Mayıs 2025 

 

52 
 

Farsça telif eserlerin içine düştüğü bu kısa süreli durgunluktan sonra tarihçilik, Timurlular devrinde 

tekrar eski ihtişamına kavuşmuştur. 

Cengiz Han’dan yaklaşık bir buçuk asır sonra ortaya çıkarak İslam beldelerinin yakıp yıkan 

Timur’un kurduğu ve kendi adıyla anılan devleti devrinde Farsça yazım geleneği tekrar canlanmış 

ve bu dönemde bir hayli nitelikli eserler verilmeye başlanmıştır. Timur devrindeki tarihçilik halefleri 

devrinde de başarılı bir şekilde devam etmiştir. Bunda Timur’un oğulları ve torunlarının çok iyi bir 

eğitim almasında da etkisi çoktur. Fakat bu devirde başkentin Semerkand olması sebebiyle 

eserlerin yekûnu burada yazılmaya başlanmıştır. Bu da Tebriz merkezli Farsça yazım geleneğinin 

Semerkand veya Herat’a kaymasına sebep olmuştur. Bunun yanında Timur ve halefleri devrinde 

tarih ilminin yanında diğer sosyal ve fen ilimlerinde de büyük gelişme göstermiştir. Nitekim bu 

dönem bilimsel literatürde “Timur Rönesansı” olarak adlandırılmış ve Timurlular devrindeki bu 

bilimsel gelişme XVI.asrın ortalarına kadar devam etmiş ve gelişmenin bir parçası olarak tarih ilmi 

de büyük ilerleme sağlamıştır. 

Timur devri tarihçilik saray etrafında yazanlar ve mahalli yörelerde yazanlar olmak üzere iki kısımda 

ayrılmıştır. Birinci kısım tarihçilerden en önemlileri aşağıda etraflıca anlatacağımız Nizameddin 

Şamî, Gıyaseddin Ali Yezdî, el-Fuşencî, Caferî, Tacü’s-Selmanî, Abdürrezak Semerkandî, Mirhând, 

Hândmir, Hˇafî, Muineddin Natanzî ve Hâfîz Ebrû  gibi tarihçilerdir. İkinci yani bölgesel anlamda 

tarih yazımını benimseyen tarihçiler ise İsfizarî , Mera’şî , İbn Hasan Uleyaullah , Hüseyin Yezdî ve 

Kadı Ahmed Gaffarî-yi Kavinî gibi müelliflerdir.  

Timurlu Devleti’nin kurucusu Emir Timur hakkında devrin Arapça ve Farsça eserlerinde bolca bilgi 

malumat mevcut ise de onun hayatını doğrudan konu alan üç eser günümüzde istifadeye açıktır. 

Bunlar Nizameddin Şamî, Zafername’si, Mevlâna Şerafeddin Ali Yezdî’nin Zafername’si ve İbn 

Arapşah’ın ‘Acâ'ibu’l-Makdûr fî Nevâ’ibu (Ahbâru) Timur adlı eserleridir.  İbn Arapşah’ın eseri 

değerine rağmen Arapça yazıldığından konumuz dışında olup biz burada kısaca Nizameddin Şamî 

ve Mevlâna Şerafeddin Ali Yezdî üzerinde duracağız. Her iki eser de yukarıda işaret edildiği üzere 

hususi tarzda kaleme alınmış biyografik eserler olup Emir Timur’ın etrafında dönen siyasi ve askeri 

olaylar hakkında emsalsiz bilgiler verirler. Söz konusu her iki eser de Timur devri tarihçiliğin 

temelini oluşturmuşlardır. Nitekim kendilerinden sonra yazılan kaynakların üzerinde ciddi bir etki 

bıraktıkları görülmektedir.  

 Nizameddin Şamî aslen Tebrizli olup uzun bir süre Celayirliler hizmetinde bulunmuş, Timur’un 

Bağdad’ı zapt etmesi üzerine Timur ile karşılaşmıştır.  Daha sonra Memlûklar, onun Timur aleyhine 

casusluk yaptığı gerekçesiyle Halep’te hapse atmışlardır. Fakat Timur 803/1400 yılında Halep’i ele 

geçirince onu himayesine almış ve bundan sonraki tüm seferlerine iştirak etmiştir. Nizameddin 

Şamî, bizzat tanık olduğu Timur’un birçok savaşını ihtiva eden eserini yine onun adına kaleme 

almıştır. Söz konusu bu kitabını 1404 yılı olaylarına kadar getirmiş daha sonra Hâfîz Ebrû buna bir 

zeyl yazmıştır.  Eser birçok yönüyle takdire layıktır. Müellif 814/1411-1412 yılında vefat etmiştir. 

Eser Türkçeye çevrilmiş olup64 Timur hakkında en değerli eserlerden birisidir65.  

 
64 Nizameddin Şamî, Zafername, (Çev.Netaci Lügal), Ankara 1987. 
65 Gülay Öğün Bezer, “Şamî, Nizameddin”, DİA, XXXVIII, s.330. 



Malazgirt Tarih Araştırmaları Dergisi, 1(Mayıs 2025) 

53 

 

Timur hakkında Nizameddin Şamî’den sonra en kıymetli kaynak şüphesiz Şerafeddin Ali Yezdî’nin 

Zafername adını taşıyan özel vakayinamesidir.  Şerafeddin Ali Yezdî, adından da anlaşılacağı gibi 

İran’ın Yezd şehrine bağlı bir köyde doğmuştur. Çok iyi bir eğitim aldıktan devletin çeşitli 

kademelerinde görev almıştır. 1454 yılında doğduğu şehirde vefat etmiştir. Çok iyi bir şair ve edip 

olmasına rağmen asıl şöhreti tarih alanında yakalamıştır. Timurlu hükümdarı Şahruh’un torunu 

Mirza Muhammed Sultan’ın Timur’un hayatını anlattığı bir kitap yazmasını istemesi üzerine eserini 

kaleme almıştır. 824/1421 yılında yazmaya başladığı eserini 828/1425 yılında tamamlayabilmiştir.    

Eser Nizameddin Şamî’nin eseri olan Zafername’nin tekrarı gibi gözükse de, araya yeni bilgiler de 

eklemeyi bilmiştir. Ayrıca Nizameddin Şamî’nin sade üslubunu ek olarak kendi eserindeki metni 

şiirler ve süslü sözlerle zenginleştirmiştir. Bu özelliği ile eser kendinden sonraki yazarları 

etkilemiştir. Eserin çeşitli neşirleri olmakla beraber yakın bir dönemde Türkçeye de çevrilmiştir. 66   

Şehabeddin Yezdî’nin Cami’u’t-Tevarih-i Hüseynî 67  adlı eseri yine bu devrin önemli 

kaynaklarındandır. 855-857/1452-1254 yılları arasında yazılan eser sadece Timurlular tarihi için 

değil Selçuklular ve İlhanlılar tarihi için de bir hayli değerlidir. Gıyaseddin Ali Yezdî’nin Saadetname 

veya Ruzname-i Gazavat-ı Hindistan adlı eseri ise 802/1404 yılında yazılmış olup adından da 

anlaşılacağı gibi Emir Timur’un Hindistan seferlerini konu alır. Seyîfeddîn Hâcî b. Nizâm 1471 

yılında Âsâru’l-Vûzerâ68 adlı eseri kaleme almıştır. Söz konusu kitap adından da anlaşılacağı gibi 

devrin meşhur vezirlerin hayat hikâyeleri hakkında bilgiler verir.  

Timur devri tarihçilerinden Hâfîz Ebrû (öl. 834/1431) Farsça yazan tarihçiler arasında meşhur olup 

değerli birçok eser kaleme almıştır. Onun en önemli özelliği Timur’un hizmetinde bir süre rikabdar 

olarak görev yapmasından ötürü devrin hem siyasi olaylarına hem de gizli kapılar ardında yapılan 

birçok hadiseye şahit olmuştur. Hâfîz Ebrû’nun en değerli eseri şüphesiz Mecmûatü’t-Tevârîh 

(Zübdetü’t-Tevârîh)’dir. Kendisi 1417 yılında Timurlu hükümdarı Şahruh tarafından bir tarih kitabı 

kaleme almasını emretmiş ve bu görev gereğince yazmaya başladığı eserini hilkatten başlayarak 

1427 yılına kadar gelen olaylarla bitirmiştir. Eser dört bölümden oluşmakla beraber esasında ilk 

bölümleri daha çok Taberî Tarihi ile birlikte Reşîdüddîn’in Cami’u’t-Tevarih’i ve Nizâmeddîn 

Şâmî’nin Zâfernâmesi’nin bir özeti olsa da esas orijinal bölümler kendi devrine ait bilgilerin olduğu 

kitabın dördüncü kısmıdır. Bu bölüm daha çok Zübdet el- Tevârîh-i Baysungur adıyla bilinmektedir. 

Söz konusu bu eser Timurlu ve İlhanlıların son devirleriyle İlhanlıların yıkılışı ile birlikte o devrin İran 

tarihi hakkında çok değerlidir. Hâfîz Ebrû’nun tarih alanında birçok eser yazdığı bilinmektedir. Onun 

Zübdet el- Tevârîh’i dışında Tarih-i Âl-i Muzaffer, Tarih-i Mülûk-i Kert, Padişahî-i Toga Timur ve 

Padişahî-i Emîr Veli b. Şeyh Ali Hindu, Tarih-i Serbedariyye, Tarih-i Şahruh Mirza ve Zeyl-i Camiü’t-

Tevarih-i Reşidî adıyla yazılmış çeşitli konularda eserleri de mevcuttur.  Kendisi ayrıca Coğrafya-yi 

Hafız-i Ebru adıyla bilinen bir coğrafya eseri kaleme almıştır. 69 

 
66 Şerafeddin Ali Yezdî, Emir Timur (Zafername), (Çev. Ahsen Batur), İstanbul 2013. Ayrıca bkz: Tahsin 

Yazıcı, “Şerafed-din”, İA, XI, s.427; Kaan Dilek, “Şerafeddin Ali Yezdî”, DİA, XXXVIII, s. 552. 
67 Şehabeddin Yezdî, Cami’u’t-Tevarih-i Hüseynî, (Neşr. İreç Afşar), Karaçi 1987. Bu neşirde Timurlulara ait 

kısım mevcuttur.  
68 Seyîfeddîn Hâcî b. Nizâm, Âsâru’l-Vûzerâ, (Tash. Mîr Celâleddin Hüseynî), Tahran 1337. 
69 Ramazan Şeşen, Müslümanlarda Tarih ve Coğrafya Yazıcılığı, s. 217. 



Malazgirt Tarih Araştırmaları Dergisi, 1(1), Mayıs 2025 

 

54 
 

Abdürrezak Semerkandî’nin (öl. 887/1482) Matla’-ı Sa’deyn Mu’cemu Bahreyn adlı Farsça eseri, 

sadece Timurlular devri hakkında değil özellikle İlhanlıların çöküşü ile birlikte İran başta olmak 

üzere Türkistan, Doğu ve Güneydoğu Anadolu bölgesinin tarihi hakkında değerli bilgiler verir. 

Abdürrezak Semerkandî, eserini kaleme alırken Hâfîz Ebrû’nun Zübdetü’t-Tevârîh’inden çokça 

faydalanmıştır. Kitap Timurlu hükümdar Hüseyin Baykara devrinde yazılmış olup İlhanlı hükümdarı 

Ebu Said’in doğumundan (704/1305) Hüseyin Baykara’nın tahta çıkışına kadar ki (875/1470) 

olayları konu alır. Eserin dili sade olup metin yıl bazlı olarak kaleme alınmıştır.   

Bu devrin müstesna isimlerinden Mirhând ve onun torunu olan Hândmir’in yazdığı eserler sadece, 

Moğol ve Timurlu devri içinde değil İslam tarihçiliğinde de önemli bir yerde durmaktadırlar. 

Mirhând 837/1433 yılında Belh şehrinde dünyaya gelmiş ve Ali Şir Nevaî’nin yanında çok iyi bir 

tahsil görmüştür. Farsça kaleme aldığı ve genel tarih türünde yazılan Ravzatü’s-Safâ fi Sireti’l 

Enbiyâ ve’l Mülûk ve’l Hulefâ ona tarih alanında büyük şöhret getirmiştir. Eser o devre kadar Farsça 

yazılan en geniş ve kapsamlı İslam tarihidir. Yaratılıştan başlayıp kendi devrine kadar gelen olayları 

konu alan eser, o devre kadar İran merkez olmak üzere çevre bölgelerde kurulmuş büyüklü 

küçüklü tüm İslam devlet ve hanedanlıklarını işlemiştir. Bu yönü ile İran’dan başlayan İslam’ın 

topraklarının doğu hududunun tarih ansiklopedisi sayılabilir. Müellif 903/1498 yılında vefat etmiştir. 

70  

Yazılan bu tarih eserinin başarısını torunu Hândmir (öl. 942/1535) devam ettirmeye çalışmış ve bu 

vesile ile hacim olarak dedesinin eserini aratmayacak Habîbü’s-Siyer fî Ahbâr-i Efradi’l-Beşer adlı 

bir tarih kitabı kaleme almıştır. Söz konusu bu eser de yine aynı şekilde Ravzatü’s-Safâ fi Sireti’l-

Enbiyâ ve’l-Mülûk ve’l-Hulefâ’nın taklidi olarak gözükse de başarılı sayılacak bir üslupla kaleme 

alınmıştır. Bu iki eser Farsça yazım geleneğinin en güzel örnekleri arasında sayılırlar. Ravzatü’s-

Safâ’nın orijinal kısmı dedesinin bıraktığı yerden sonraki konuları içine alan ve Şah İsmail’in ölümü 

(1524) ile son bulan kendi devrine ait bölümdür.  Her iki eser de kendi devirlerini anlattığı 

bölümlerin dışında özellikle kaybolmuş birçok kaynağı kullanmaları sayesinde Gazneliler, 

Selçuklular ve Moğol tarihi hakkında da kıymete haiz bilgiler verirler. Bu eserlerin birçok neşri ve 

çevirisi bulunmakla birlikte henüz tam olarak Türkçeye çevrilmiş değillerdir. 

Yukarıda zikredilen tarihçi ve eserleri dışında Timurlular devrinde yazılmış başka eserler de 

mevcuttur. İlk olarak Tacü’s-Selmanî’nin Tarihnâme71 adlı eserdir. Bu eseri önemi gereğince Caferî 

b. Muhammed el-Hüseynî’nin Tarih-i Kebir (Tevarih-i Enbiya ve Müluk)72 adlı umumi takip eder. 

Esasında altı bölümden oluşan kaynak son bölümleri Timur ve haleflerine ayrılmıştır. Ayrıca 

Timurlular devrinde el-Fuşencî’nin (öl. 853) İbretü’n-Nazîrîn 73  adlı umumi bir tarihi de 

bulunmaktadır. Mezkûr eser de Timurlular devrini kapsayan son kısımlarında orijinal bilgiler 

bulunmaktadır. Fasîh-i Hˇafî, 845/1441-1442 yılı civarında yazdığı Mucmel-i Fasîhî74 adlı eseriyle 

 
70 Her iki müellif hakkında kısa bir değerlendirme hakkında bkz: Şeşen, age, s.247–249; Tahsin Yazıcı, 

“Mîrhond”, İA, VIII, s. 360–361; Zeki Velidi Togan, “Hândmîr”, İA, V/I, s. 210–211; F. Tauer, “Timurlular 

Devrinde Tarihçilik”, (Çev. Ahmet Ateş), Belleten, XXIX, S.130, Ankara 1965, s.62; E. Denison Ross-Edward 

G. Browne, Catalogue of two Collections of Persian and Arabic Manuscripts, London 1902, s.85. 
71 Tacü’s-Selmanî’nin Tarihnâme, (Çev.İsmail Aka), Ankara 1999. 
72 Caferî b.Muhammed el-Hüseynî, Tarih-i Kebir (Tevarih-i Enbiya ve Müluk), (Çev.İsmail Aka), Ankara 2011. 
73 el-Fuşencî, İbretü’n-Nazîrîn, (Haz. Ahmad Hesamipour), Basılmamış Yüksel Lisans Tezi, İzmir 2005. 
74 Fasîh-i Hˇafî, Mucmel-i Fasîhî, (Neşr. Muhammed Ferruh), I-II, Meşhed 1340. 



Malazgirt Tarih Araştırmaları Dergisi, 1(Mayıs 2025) 

55 

 

Timurlular devri tarihçiliğin önemli isimlerinden biridir. Mucmel-i Fasîhî sadece Timurlu tarihi için 

değil İlhanlılar, Celayirliler, Akkoyunlu ve Karakoyunlu tarihi hakkında da değerli bilgiler verir. 

Ayrıca Muineddin Natanzî ‘nin Müntehabü’t-Tevarîh-i Mu’inî 75 adlı eseri de kıymeti gereği burada 

zikredilmesi gerekmektedir.  

Timurlular devrinde genel tarih türünde eser veren müellifler dışında mahalli türünde eserler veren 

tarihçiler de bulunmaktadır. Bu eserlerin en önemlileri İsfizarî’nin Herat bölgesi ve çevresini konu 

alan Ravzatu’l-Cennat fi Evzaf Menine-yi Herat adlı mücessem eseridir 76. Söz konusu bu kaynak 

Herat bölgesi için en değerli eserlerden biri olmakla beraber Moğol istilası ve bölgedeki tahribat 

hakkında kıymetli bilgiler verir. Ayrıca dışında Mera’şî’nin Tarih-i Gilan ve Deylemistân ‘ı77, İbn 

Hasan Uleyaullah’ın Tarih-i Ruyân78 , Hüseyin Yezdî’nin Tarih- Cedid Yezd’i 79  ve Kadı Ahmed 

Gaffarî-yi Kazvinî’nin Tarih-i Nigâristân 80 adlı eserleri yine Timurlular devrinde ortaya konulmuş bu 

türün değerli örnekleridir. Bunların dışında özellikle İlhanlı, Celayirliler ve Timurlular devri hesap 

tarihi hakkında el-Mazenderânî’nin Risâle-i Felekkiye der İlm-i Siyakât81 adlı değerli olup 865/1460-

1461 yıllında telif edilmiştir. 

Timurlular devri dışında bir diğer önemli dönem ise Akkoyunlular devridir. Bu dönemde iki önemli 

eser kaleme alınmıştır. Bunların ilki ve en değerlisi Ebubekir el-Tıhranî’nin Kitab-ı Diyarbekriyye82 

adlı kitabıdır. Bu kaynak Ebubekir el-Tıhranî tarafından Akkoyunlu hükümdarı Uzu Hasan ve oğlu 

Halil adına yazılmıştır (875-883/1469-1478). Kitab-ı Diyarbekriyye’nin son kısımları Ebubekir el-

Tıhranî’nin bizzat müşahede ettiği olaylara dayanmaktadır. Fakat kitap 876/1471-1472 olaylarıyla 

sona ermektedir. Kitab-ı Diyarbekriyye’den sonra Akkoyunlular adına yazılmış en önemli kaynak 

Fadlullâh b. Rûzbihân Hûnci İsfehânî’nin (öl.925) Tarih-i Alem Ârây-i Eminî83 adlı eseridir. Müellif 

eserini Ebubekir Tıhranî’nin bıraktığı yerden olaylara başlar. Bu yönü ile Kitab-ı Diyarbekriyye’nin 

zeyli hüviyetindedir. Tarih-i Alem Ârây-i Eminî’nin konusu 882-896/1477-1491 yılları arasındaki 

Akkoyunlu devri olaylarıdır.  

5. Sonuç 

Ortaçağ Farsça tarih yazıcılığının kendi karakterini oluşturduğu dönem şüphesiz İlhanlılar devridir. 

Bu dönemden itibaren Farsça, tarih alanında Arapçanın etkisinden sıyrılarak özgün bir üslup ve 

metot geliştirmiş, Moğol tahribatına rağmen tarihçilik, İlhanlı hâkimiyetindeki İran ve onun etkisi 

altındaki bölgelerde büyük bir ilerleme kaydetmiştir. Bu devirde kaleme alınan eserlerin nitelikleri, 

 
75 Muineddin Natanzî, Müntehabü’t-Tevarîh-i Mu’inî, (Neşr. Pervin İstahrî), Tahran 1383. 
76 Muhammed Zemçî İsfizarî, Ravzatu’l-Cennat fi Evzaf Menine-yi Herat, (Tash. Muhammed Kazım İmam), 

Tahran 1339. 
77 İbn Nasıreddin Mera’şî, Tarih-i Gilan ve Deylemistân, (Neşr. Menuçehr Setude), Tahran 1364. 
78 İbn Hasan Uley’ullah, Tarih-i Ruyân, (Neşr. Menuçehr Setude), Tahran 1348. 
79 Ahmed b. Hüseyin Yezdî, Tarih- Cedid Yezd, (Neşr. İrec Avşar), Tahran 1357. 
80 Kadı Ahmed Gaffarî-yi Kavinî, Tarih-i Nigâristân, (Neşr. Müderris Geylanî), Tahran 1362. 
81 Muhammed b. Kıyâ el-Mazenderânî, Risâle-i Felekkiye der İlm-i Siyakât, (Neşr.Walther Hinz), Die Risâla-yi 

Falakkiya, Wiesbaden 1952. 
82 Ebubekir Tıhranî, Kitab-ı Diyarbekriyye, (Neşr. Necati Lügal-Faruk Sümer), I-II, Ankara 1962–1964 
83 Rûzbihân Hûnci İsfehânî, Tarih-i Alem Ârây-i Eminî, (Tash. Muhammed Ekber Aşık), Tahran 1382. 



Malazgirt Tarih Araştırmaları Dergisi, 1(1), Mayıs 2025 

 

56 
 

kendilerinden sonraki Farsça tarih yazıcılığı geleneğini büyük ölçüde değiştirmiş veya 

tamamlamıştır. 

Bu zengin tarihî birikimden beslenen İlhanlı sonrası tarihçileri, özellikle Timurlular devrinde önemli 

eserler ortaya koyarak tarih yazımında büyük bir çeşitlilik sağlamışlardır. Dönemin Farsça 

kaynakları, Eyyûbî ve Memlûk dönemine ait Arap tarih yazıcılığına bir alternatif oluşturacak kadar 

İslam tarihçiliği içinde kendine güçlü bir yer edinmiştir. Bu eserler, Bağdat ve İran’ın doğusundaki 

İslam coğrafyası ile Doğu ve Güneydoğu Anadolu’nun tarihî gelişimi hakkında en önemli kaynakları 

teşkil etmenin yanı sıra, özellikle Moğollar, Selçuklular, Akkoyunlular, Karakoyunlular, Timurlular, 

Memlûklar ve İlhanlıların yıkılmasının ardından ortaya çıkan siyasi oluşumlar hakkında zengin 

bilgiler sunmaktadır. Ayrıca, Anadolu Selçuklularının son dönemleriyle birlikte Anadolu’daki 

beyliklerin ve Osmanlıların ilk devirlerine dair hayati bilgiler de bu dönemin kaynakları sayesinde 

günümüze ulaşmıştır. 



Malazgirt Tarih Araştırmaları Dergisi 1(Mayıs 2025) 

 

57 

 

Kaynakça 

Abdu’l-Muhammed Âyeti. Tahrîr-i Târîh-i Vassâf. Tahran: 1346. 

Abdullah b. Ömer Beyzavî, Nizamü’t-Tevarih, (Çev. Haşim Karakoç), Basılmamış Yüksek Lisans Tezi, Kırıkkale 

1998. 

Abdullah b. Ömer Beyzavî, Nizamü’t-Tevarih, (Neşr. Mir Haşım Hidayet), Tahran 

Âbû’l-Kâsim Abdullah bin Muhammed el-Kâşânî, Târîh-i Olcâytû, Tahran 1386. 

Ahmed b. Hüseyin Yezdî, Tarih- Cedid Yezd, (Neşr. İrec Avşar), Tahran 1357. 

Aksarâyî, Müsameratü’l Ahbar (Çev. Mürsel Öztürk), Ankara 2000. 

Anonim Selçukname ,(Çev. Feridun Nafiz Uzluk), Ankara 1952; Anonim, Tarih-i Âl-Selçuk der Ânatoli, (Neşr. 

Nadire Celalî), Tahran 1377. 

Anonim, Tarih-i Sîstân, (Melikü’ş-Şuara Bahar), Tahran 1366. 

Anonim, Tarih-i Şahî, (Neşr. Bastanî Perîzî), Tahran 1389. 

Bayram, Mikâil, “Türkiye Selçukluları Tarihi Hakkında Yeni Bir Kaynak” Selçuk Üniversitesi Türkiyat 

Araştırmaları Dergisi, Ayrı Basım, Sayı 12 Konya 2002. 

Benâketî, Ravzatü’l-Ulî’l-Elbâb fi Tevarîhü’l-Ekâbir ve’l-Ensab (Tarih-i Benâketî), (Neşr: Ca’fer Şi’ar), Tahran 

1348. 

Bilgin, Orhan, “Cüveynî, Ata Melik”, DİA, VIII, s.140-141. 

Boyle, J. “Djuwayni”, EI², II, s.606-607. 

Boyle, J., “Rashīd al-Dīn: The First World Historian”, British Institute of Persian Studies, İran, 9, (1971), s. 19-

26 

Caferî, Tarih-i Kebir (Tevarih-i Enbiya ve Müluk), (Çev.İsmail Aka), Ankara 2011. 

Cüveynî, Tarih-i Cihân-Gûşa, (Neşr. Mirza Muhammed Kâzvinî ), I-III, Tahran 1912-1937; Tarih-i Cihân-Gûşa, 

(Çev. Mürsel Öztürk), Ankara 1999. Atâmelik Alâeddin Cüveynî, Tarih-i Cihân-Gûşa, (Çev. Mürsel 

Öztürk), I-III, Ankara 1988; Tarih-i Cihân-Gûşa, (Çev. Mürsel Öztürk), Ankara 1999; Tarih-i Cihân-

Gûşa, (Çev. Mürsel Öztürk), Ankara 2014; The History of the World Conqueror, (Çev. J.A. Boyle), 

Manchester 1958. 

Cüveynî, Teslîyet’ül-İhvân, (Tash. Abbâs Mâhîyâr), Tahran 1361. 

Cüzcanî, Tabakat-ı Nasırî, (Neşr. W.Nassau Lees-Hüseyin Abdullah), Calcutta 1864. 

 Dilek, Kaan, “Şerafeddin Ali Yezdî”, DİA, XXXVIII, s. 552. 

Ebu Bekr Kutbî el- Eherî, Tarikh-i Shaikh Uwais, By J.B. Van Loon, Mouton 1954. 

Ebu’l-Farac, Ebû’l-Farac Tarihi, (Çev. Ömer Rıza Doğrul), I-II, Ankara 1999. 

Ebubekir Tıhranî, Kitab-ı Diyarbekriyye, (Neşr. Necati Lügal-Faruk Sümer), I-II, Ankara 1962-1964. 

Fasîh-i Hˇafî, Mucmel-i Fasîhî, (Neşr. Muhammed Ferruh), I-II, Meşhed 1340. 

Fuşencî, İbretü’n-Nazîrîn, (Haz. Ahmad Hesamipour), Basılmamış Yüksel Lisans Tezi, İzmir 2005. 

Gülay Öğün Bezer, “Şamî, Nizameddin”, DİA, XXXVIII, s.330. 

Hˇondmir, Târîh-i Habîbu’s-Siyer fi Âhbâr-i Efrâd-i Beşer, (Neşr. Muhammed Debîrsiyâkî), I-IV, Tahran 1372. 

Hamdullâh Mustevfî-yi Kazvînî, Nuzhetu’l-Kulûb, (Neşr. G. Le Strange), London-Leiden 1915. 

Hamdullâh Mustevfî-yi Kazvînî, Târîh-i Guzîde, (Neşr. ‘Abdu’l-Huseyn Nevâ’î), Tahrân 1364. 

Hamdullâh Mustevfî-yi Kazvînî, Târîh-i Guzîde, (Neşr. ‘Abdu’l-Huseyn Nevâ’î), Tahrân 1364. 

Hinduşah Nehçevanî, Düstûr’l-Katib fi Ta’yînü’l-Meratib, (Neşr. Abdulkerim Alizade), Moskova 1971. 

İbn Bibi, el-Evamirü’l Ala’iye fi’l-Umuri’l-Ala’iye (Selçuk Name), (Çev. Mürsel Öztürk), I-II, Ankara 1996. 

İbn Hasan Uley’ullah, Tarih-i Ruyân, (Neşr. Menuçehr Setude), Tahran 1348. 



Malazgirt Tarih Araştırmaları Dergisi, 1(1), Mayıs 2025 

 

58 
 

İbn Nasıreddin Mera’şî, Tarih-i Gilan ve Deylemistân, (Neşr. Menuçehr Setude), Tahran 1364. 

İbn Serrâç El Kureşi, Teşvîkü’l- Ervâh ve Tuffâhü’l- Ervâh, Amcazade Hüseyin Paşa Kütüphanesi Arapça 

Yazma No: 272.  

İbnü’l-Esir, el-Kâmil fî’t Tarih, (Tah. Abdullah Kadî), I-XI, Beyrut 2003; el-Kâmil fî’t Tarih (Çev. Heyet), I-XII, 

İstanbul 1989. 

İbnü’l-Tiktaka, el-Fahrî fi’l-Adabi’s-Sultaniyye ve d’-Düveli’l-İslamiye, Beyrut tz. 

İnan, Abdülkadir, “Moğolların Gizli Tarihi, S.A., Kozin, Sokrovenneye Skazanie, (Yüan-çao bi-çi, I), Moskova-

Leningrad,1941, 619.s”, Belleten, S.21-22, Ankara 1942, s.121-126 

Jackson, P., “Wassāf”, EI², XI, s.174. 

Jahn, Karl, Geshichte Gāzān Hān’s aus dem Ta’rīh-i Mubārak-i Gāzānī des Rašīd al-Dīn Fad-alallāh b. ‘İmād 

al-Daula Abūl-Hair, London 1940. 

Kadı Ahmed Gaffarî-yi Kavinî, Tarih-i Nigâristân, (Neşr. Müderris Geylanî), Tahran 1362. 

Karl Jahn, “Cihan Tarihçisi Olarak Reşidüddin”, İTED, III, S. 3-4, İstanbul 1966, s. 227-236 

Kâşânî, Tarîh-i Olcaytû, (Çev. Deya Örs), Basılmamış Yüksek Lisans Tezi, Ankara 1992. 

Kâşifî, Gazaname-i Rum, (Çev. M. Ebrahim M. Esmail), Basılmamış Yüksek Lisans Tezi, İstanbul 2005. 

Kurat, Akdes Nimet, “Yüan-ch’ao pi-şi yahut Yüan-çao bi-şi (Moğolların Gizli Tarihi)”, DTCFD, II, S.3, Ankara 

1944, s.469-474. 

Merçil, Erdoğan, “Vassâf”, İA, XIII, s.232-234. 

Mirhând, Ravzatu’s-Safâ fî Sîreti’l-Enbiyâ ve’l-Mulûk ve’l-Hulefâ, I-V, Tahran 1338. 

Moğolların Gizli Tarihi, Manggol’un niuça topça’an (Yüan-ch’ao pi-shi), (Çev. Ahmet Temir), Ankara 1948; 

(İngilizce çev. Fráncis Woodman Cleaves), London 1982.  

Morgan D., “Rashid-al-Din Tabib”, EI², VIII, s. 443. 

Morton, A.H., The Saljûqnâma of Zahîr al-Dîn Nishâpûrî, London, Chippenham 2004. 

Muhammed b. Kıyâ el-Mazenderânî, Risâle-i Felekkiye der İlm-i Siyakât, (Neşr.Walther Hinz), Die Risâla-yi 

Falakkiya, Wiesbaden 1952. 

Muhammed el-Caferî, Tarih-i Yezd, (Neşr. İrec Avşar), Tahran 1384. 

Muhammed Kutbî, Tarih al-Muzaffer, (Neşr. Hüseyin Neva’î), Tahran 1364. 

Muhammed Zemçî İsfizarî, Ravzatu’l-Cennat fi Evzaf Menine-yi Herat, (Tash. Muhammed Kazım İmam), 

Tahran 1339. 

Muineddin Natanzî, Müntehabü’t-Tevarîh-i Mu’inî, (Neşr. Pervin İstahrî), Tahran 1383. 

Nasıreddin Munşî el-Kirmanî, Sımtu’l-Ula li’l-Hazrü’l-Ulya, (Neşr. Abbas İkbal), Tahran 1362. 

Nesevî, Şehabeddin Muhammed, Sîretü Celâleddin Mengübernî,(Neşr. Mücteba Mînuvî), Tahran 1986; 

Sîretü Celâleddin Mengübertî-Histoire Du Sultan Djelal ed-Dın Mankobirti, (Neşr. ve Fransızca çev. 

O.Houdas), Paris 1895; Sîretü Celâleddin Mengübertî, (Necim Asım), İstanbul 1934; Sîretü Celâleddin 

Mengübertî,(Arap. Çev. Hafız Ahmed Hamdi), tarihsiz. 

Niğdeli Kâdı Ahmed, el-Veledu’ş-şefîk ve Hafidu’l-Halîk, (Haz. Ali Ertuğrul), I-II, Ankara 2015. 

Nizameddin Şamî, Zafername, (Çev.Netaci Lügal), Ankara 1987. 

Özgüdenli, O.Gazi, “İlhanlı Tarihine Ait Yeni Bir Kaynak: Tarih-i Vassâf’ın Müellif Nüshası”, Belleten, LXX, 

S.258, Ankara 2006, s.28-52. 

 Özgüdenli, O.Gazi, “Reşidüddin Fazlullah Hemedanî”, DİA, XXXV, s.19-21. 

Râvendî, Rahatü’s-Sudur ve Ayetü’s-Surur, (Çev. Ahmed Ateş), I-II, Ankara 1999. 

Reşîdüddîn el-Hemedani, Câmi’ut-Tevârîh, (Tash. Muhammed Rûşen ve Mustafa Mûsevî). I-IV, Tahran 1373; 

Câmi’ut-Tevârîh, (Tash.Behmen Kerimi) I-II,Tahran  1362; Câmi‘üt -Tevârîh, (Neşr.E. Blochet), II, 

London 1911; Cami’u’t-Tevarih, (Arap. Çev. Muhammed Sadık Neş’et, Fuad Abdülmu’ti es-Sayyad, 

Muhammed Musa Hindavi),I-II, Kahire tarihsiz;Tarih-i Mubarek-i Gâzâni, (Neşr. Karl Jahn), Geschihte 



Malazgirt Tarih Araştırmaları Dergisi, 1(Mayıs 2025) 

59 

 

Gâzân-Hans aus dem Ta’rih-i Mubarek Gâzâni des Residal-Din Fadlallah b. ‘Imad al-Daula Abu’l-Hair, 

London 1940; Historie des Mongols de la Perse, Texte Persan, publie, traduit en français, 

accompagne des notes et d’un Memorie sur la vie et les Ouvrages de l’Auteur par Etienne 

Quatremere, Amsterdam 1968; Jami’ut-tawarikh, Compendum of Cronicles, A history of the Mongols, 

(İng. Çev. W.M. Thackston), I-III, Harvard 1998-1999; Câmi‘Al-Tavârîh, (Neşr. Ahmed Ateş), I-II, 

Ankara 1999. Son olarak yakın bir dönemde İlhanlılar kısmı Türkçeye çevrilmiştir. Bkz: Reşîdüddîn 

Fazlullâh Hemedanî, Câmi’ut-tevârîh, (Çev. İsmail Aka, Mehmet Ersan ve Ahmad Hesampour 

Khelejani). Ankara 2013. 

Ross E. Denison,- Browne, Edward G., Catalogue of two Collections of Persian and Arabic Manuscripts, 

London 1902. 

Rûzbihân Hûnci İsfehânî, Tarih-i Alem Ârây-i Eminî , (Tash. Muhammed Ekber Aşık), Tahran 1382. 

Seyf-i Herevî, Tarihname-yi Herat, (Neşr. M.Asaf Fikret), Tahran 1381. 

Seyîfeddîn Hâcî b. Nizâm, Âsâru’l-Vûzerâ, (Tash. Mîr Celâleddin Hüseynî), Tahran 1337. 

Şehabeddin Yezdî, Cami’u’t-Tevarih-i Hüseynî, (Neşr. İreç Afşar), Karaçi 1987.  

Şemseddin Günaltay, “Türk Tarihinin Ana Kaynaklarından Camiüttevarih ve Fazlullah Reşidüddin”, Belleten, 

I/1, Ankara 1937, s. 165-179 

Şemseddin Muhammed b.Osman Zehebî, Târîhu’l-İslâm ve Vefeyâtü’l-Meşâhîr ve’l-A’lâm, (Tah. Ömer 

Abdüsselam Tedmuri), I-LIII, Beyrut 1997. 

Şerafeddin Ali Yezdî, Emir Timur (Zafername), (Çev. Ahsen Batur), İstanbul 2013.  

Şeşen, Ramazan, “Camiü’t-Tevarih”, DİA, VII, s.132-134. 

Şeşen, Ramazan, Müslümanlarda Tarih-Coğrafya Yazıcılığı,  

Şihâb en-Neyrîzî, Miftahu’s-Saade fî Kavâidi’s-Siyâde, (Çev. Abdollah Dodangeh ), Basılmamış Doktora Tezi, 

İstanbul 2015. 

Şihabeddin Ahmed b. Fazlullah Ömerî, Mesâlikü’l-Ebsâr fî Memâliki’l-Emsâr, (Tah. Abdullah b.Yahya el-

Serîhî), I-II, b.y.yok 2003. 

Tacü’s-Selmanî’nin Tarihnâme, (Çev.İsmail Aka), Ankara 1999. 

Tauer, F., “Timurlular Devrinde Tarihçilik”, (Çev. Ahmet Ateş), Belleten, XXIX, S.130, Ankara 1965, s. 

Temir, Ahmet, “Moğolların Gizli Tarihi, Haenisch Tarafından Neşredilen Metin ve Lügatın Tasviri”, TM, VII-

VIII, İstanbul 1942, s. 349-351. 

Togan, Z.Velidi, “Reşid-üd-din Tabib”, İA, IX, s. 705-712. 

Togan, Zeki Velidi, “Hândmîr”, İA, V/I, s. 210-211. 

Turan, Osman, “Reşid üd- Din ve Türk Tarihi”, Selçuklular ve İslamiyet, İstanbul 2005, s.201-208. 

Utbî, Kitab-ı Yeminî, (İng. Çev. James Reynolds), London 1858. 

Vassâf, Tecziyetü’l-Emsar ve Tezciyetü’l-A’sar, I-V, Bombay 1269; Geschichte Wassaf, (Alm. Çev. Hammer-

Purgstall), I, Viyana 1856. 

Yazıcı, Tahsin, “Mîrhond”, İA, VIII, s. 360-361. 

Yazıcı, Tahsin, “Şerafed-din”, İA, XI, s.427. 



MATAD 
 

E-ISSN: 3062-4363 

 

 

 

 
a Bu çalışma “XIX. Yüzyılda Herat” başlıklı “yüksek lisans” Tezinden türetilmiştir. 

Yazar(lar) / Author(s) 

Doktora Öğrencisi Tuğba Orhan Batga  
İnönü Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü. 
Malatya-Türkiye. 

e-posta: tugbaorhn47@gmail.com.  
(Sorumlu Yazar/Corresponding author)  

Herat’ın Tarihî ve Stratejik Konumu Üzerinden Afganistan’daki İç Buhran 
(1793–1834)a 

Öz 

Afganistan’ın kuzeybatısında yer alan Herat, tarih boyunca birçok devletin hâkimiyeti altına girmiş, 

sahip olduğu tarihî geçmiş ve stratejik konum sayesinde bölgenin en dikkat çekici şehirlerinden 

biri hâline gelmiştir. Coğrafi özellikleri, doğal savunma imkânları ve ticaret yolları üzerindeki 

konumu nedeniyle Herat, yalnızca bölgedeki yerel güçlerin değil, aynı zamanda dış güçlerin de 

ele geçirmek istediği bir bölge olmuştur. 1793–1834 yılları arasında Afganistan’da yaşanan iç 

buhran süreci, Herat’ın bu özelliklerini daha da ön plana çıkarmış; şehir, hem iç çekişmelerin hem 

de dış müdahalelerin kesişim noktasına dönüşmüştür. İngiltere, Rusya ve İran gibi dönemin büyük 

güçleri, Herat’ın stratejik konumundan yararlanarak Afganistan’ın iç işlerine müdahale etme 

imkânı bulmuş; bu müdahaleler, mevcut iç siyasal yapının daha da istikrarsız hâle gelmesine ve iç 

buhranın derinleşmesine neden olmuştur. Dış güçlerin nüfuz mücadeleleriyle şekillenen bu 

süreçte, Herat üzerinden yürütülen ittifak arayışları ve siyasi manevralar, Afgan hanlıkları 

arasındaki dengeyi bozmuş ve iç istikrarsızlığı kalıcı hâle getirmiştir.  

Bu çalışma, 1793–1834 yılları arasında Afganistan’da yaşanan iç buhranın sebeplerini, gelişimini 

ve sonuçlarını Herat merkezli bir yaklaşımla ele almakta; söz konusu süreçte Herat’ın tarihî ve 

stratejik önemini tarihsel kaynaklara dayanarak değerlendirmeyi amaçlamaktadır. 

Anahtar Kelimeler: Afganistan, Herat, İngiliz, Rus, İran. 

The Internal Crisis in Afghanistan Through the Historical and Strategic 
Position of Herat (1793–1834) 

Abstract 

Located in the northwestern region of Afghanistan, Herat has throughout history come under the 

rule of various states and, owing to its historical depth and strategic position, has become one of 

the most prominent cities in the region. Due to its geographical features, natural defensive 

advantages, and location along trade routes, Herat has been a region sought not only by local 

powers but also by external forces. The period of internal crisis that unfolded in Afghanistan 

between 1793 and 1834 further brought these characteristics of Herat to the forefront; during this 

time, the city became a focal point of both domestic strife and foreign intervention. The major 

powers of the period, including Britain, Russia and Iran, took advantage of Herat’s strategic 

position to interfere in Afghanistan’s internal affairs. These interventions contributed to increased 

instability in the existing political structure and led to a deepening of the internal crisis. In this 

process shaped by power struggles among external actors, the alliances and political maneuvers 

carried out through Herat disrupted the balance among Afghan principalities and rendered 

internal instability more permanent. 

This study aims to examine the causes, development and consequences of the internal crisis that 

took place in Afghanistan between 1793 and 1834 from a Herat-centered perspective, evaluating 

the historical and strategic significance of the city in light of historical sources. 

Anahtar Kelimeler: Afghanistan, Herat, British, Russian, Iran. 

Makale Bilgileri/Article İnformation 
Tür-Type: Araştırma makalesi-Research article 
Geliş tarihi-Date of submission: 28. 04. 2025 
Kabul tarihi-Date of acceptance: 22. 05. 2025  
Yayım tarihi-Date of publication: 31. 05. 2025  

Hakemlik-Review 
Çift Taraflı Kör Dış Hakemlik 
Double-Blind External Peer Review 

Etik beyan/Ethics  statement 
Yazar(lar), çalışmanın hazırlanma sürecinde 
etik ilkelere uyduklarını beyan etmiştir. 
The author(s) declared their compliance with 
ethical principles in the preparation of the 
information. 

Benzerlik taraması- Plagiarism checks 

          

Çıkar çatışması-Conflict of interest 
Çıkar çatışması beyan edilmemiştir 
No conflict of interest declared 

Finansman-Grant Support 
Fon, hibe veya destek alınmamıştır 
No funding or support was received 

Lisans- License 

  
 

Yazar Katkı Oranları/ Author Contributions  

Çalışmanın Tasarımı/Conceiving the Study Yazar-1 (%100) 

Veri Toplama/Data Collection Yazar-1 (%100)  
Veri Analizi/Data Analysis Yazar-1 (%100) 
Makale Yazımı/ Article Writing Yazar-1 (%100) 
Gönderim ve Revizyon/Submission and Revision Yazar-1 (%100)  
  

Atıf- Citation (APA) 
Orhan Batga, Tuğba. “Herat’ın Tarihî ve Stratejik Konumu Üzerinden Afganistan’daki İç Buhran (1793–1834)”. Malazgirt Tarih Araştırmaları Dergisi 

1(Mayıs 2025), 69-80. 

mailto:tugbaorhn47@gmail.com
https://orcid.org/0000-0001-6726-7832


Malazgirt Tarih Araştırmaları Dergisi, 1(Mayıs 2025) 

60 
 

1.Giriş 

Tarih boyunca insanlar, barınma, beslenme ve toplumsal ihtiyaçlarını karşılayabilecekleri 

elverişli alanlarda yerleşim kurmuş ve bu bölgelerde pek çok şehir inşa etmiştir. Eski çağlardan 

bu yana hep tercih edilmiş olan ve günümüzde kadim olarak anılan şehirlerden birisi de 

Herat’tır.1 Bugünkü Afganistan’ın kuzey batısında yer alan Herat, Herirud2 (Tecend-Derya) 

ırmağının verimli vadisinde kurulmuştur. Doğusunda Hazâra dağları, kuzeyinde Sefid Kûh 

sıradağları, batısında ise İran yaylası yer almaktadır.3 

Günümüzde Afganistan’ın 34 vilayetinden biri olan Herat merkezi, tarihte de aynı isme sahip 

olan Herat şehridir.4  Tarihi süreç içerisinde Herat şehri ile Serahs arasında kalan bölge Badgis 

olarak adlandırılmışsa da şu an Afganistan’ın kuzeybatısının tamamına Herat adı verilmektedir.5 

Herat’ın stratejik konumu, tarıma elverişli iklimi ve verimli bir bölgede bulunmasından ötürü 

tarihte olduğu gibi günümüzde de Herat önemli bir merkez konumundadır.6 Herirud ırmağından 

açılan kanallar vasıtasıyla sulandığı için tarımsal ürünler bakımından oldukça zengin olan bu 

bölge, hem nüfus yoğunluğuna sahip, hem de ülkenin en önemli ekonomik merkezlerinden birisi 

haline gelmiştir.7 Bölgede karasal iklim mevcuttur.8 Irmak kolları ve kanallarının kullanışlı bir 

biçimde dağılmış olması, az yağış alan bölgeyi tarıma uygun hale getirmiştir. Sıcak yaz aylarında 

su kıtlığı ise her zaman önemli bir sorun olmuştur.9 

Günümüzde Kandahar ve Mezar-ı Şerif kentlerine karayoluyla bağlı olan Herat, aynı zamanda 

bir sınır şehri olan İslam Kale üzerinden İran’ın Meşhed şehrine bağlanmaktadır. Herat, 

Afganistan sıradağları ve Horasan dağları arasındaki hâkim konumu, iklimi ve coğrafik 

uygunluğu ile bölgenin askeri bir üs olarak değer kazanmasını sağlamıştır.10 Herat’ın İran ve 

Türkistan yollarına hâkim bölgede olması, önemini daha da arttırmıştır.11 Bu sebeple İslâm 

coğrafyacılarından İbn-i Havkal, El-Makdisi ve Muhammed El-İdrisi gibi isimler Herat şehrini 

“Horasan’ın Tacı” olarak isimlendirmişlerdir. Emîn Ahmed-i Râzî ise Heft-İklim isimli eserinde 

sulak alanları ve otlaklarıyla büyük orduların savaş zamanlarında bir yerden başka bir yere 

hareket ederken durup dinlendikleri bu bölgeden “Efsunlu Çiçek Bahçesi” olarak bahsetmiştir.12 

 
1 Herman Vambery, “Herat’s Importance”, Science 5, (1885), 465-466. 
2 Herirud nehrinin Amel ve Sercengel adlı iki kaynağı vardır ve asıl kaynağı Kûh-i Baba dağının batı eteklerinden 

doğmaktadır. Herirud nehri, Kûh-i Sefid ve Kûh-i Siyah sıradağlarını, kuzeyden güneye büyük bir duvar gibi ikiye 

ayırmaktadır. Bu dar olan vadinin toprakları tarım açısından oldukça verimlidir. Herirud’un derinliği yaklaşık olarak 

4000 metreye yakındır. İçme suyu ve tarım şiçin de kullanılmaktadır. Kûh Farsça bir kelime olup dağ anlamına 

gelmektedir. Sıfatı olan siyah ve sefid (beyaz) kelimeleri eski dönemlerde yön belirlemek için kullanıldığından, bu 

şekilde adlandırılmıştır. Bkz. Resul Puyan, Coğrafya-yi Umumi-yi Vilayet-i Herat, (Meşhed: 1388), 60-61.; W. Barthold, 

“Herat ve Herirud Boyu”, Makaleler, 3/179-180.; Rayizni Ferhengi, Cumhur-i İslam İran-Herat, Dayiri’l Maarif Ustan-

ı Herat, (Herat: 1395), 42-43. 
3 Mehmet Saray, Afganistan ve Türkler, (İstanbul: 1987), 2; a. mlf., “Afganistan”, Diyanet İslam Ansiklopedisi, 

(İstanbul: 1998), 402; Michael Gillet, “Afghanistan”, Journal of The Royal Central Asia Society LIII, (London: 1966), 

238-239. 
4 Arash Khazeni, “Herat”, Encyclopedia İrannica XII, (İran: 2003), 203-205. 
5 Barthold, “Herat ve Herirud Boyu”, 179-192; Ebu’l-Fida İsmail b. Ali el-Eyyûbî, Ebul Fida Coğrafyası (Takvimü’l-

Büldan), (İstanbul: 2017), 275, 345. 
6 Abdulhay Habibi, Coğrafya-yi Tarikhi Afghanistan, (Maiwand: 2005), 54. 
7 Cilifford Edmund Bosworth, “Herat”, Historic Cities of the İslamic World, (Boston: 2007), 153-154.  
8 Mehmet Şahin, “Timurlular Döneminde Herat’ta Sivil Mimari”, Studies of The Ottoman Domain 11, (2016), 79-96. 
9 Rafi Samizay, “Herat: Pearl of Khurasan”, Journal of te Islamic Enviromental Desing Research 2, (1989), 86-93.  
10 Büyük Larousse Sözlük ve Ansiklopedisi, “Herat”, (1986), 10/5196; Neslihan Durak,Hindistan’a Kuzeyden Yapılan 

Seferler. (Ankara: Avrasya Stratejik Araştırmalar Merkezi ASAM, 2000), 1-3. 
11 Orhan Yazıcı, Modern Afganistan’ın Kuruluşu, (Malatya: 2011), 5. 
12Vambery,“Herat’s Importance”, 5/465-467. 



Malazgirt Tarih Araştırmaları Dergisi, 1(Mayıs 2025) 

61 
 

Herat’ın ipek yolu üzerinde bulunması ve İran, Türkistan, Hindistan arasındaki ticarette önemli 

bir mevki işgal etmesi, bu şehrin önem kazanmasını sağlamıştır. O sebeple tarih boyunca pek 

çok milletin ilgisini çekmiştir. Bölgede yapılan arkeolojik çalışmalar sonucunda Helenistik, Pers, 

Arap ve Türk kültüründen kalma pek çok eser günümüze ulaşmıştır.13 Yapılan arkeolojik ve tarihî 

çalışmalar, Herat’ın tarihinin oldukça eskiye dayandığını göstermektedir. Jeo-stratejik konumu 

sebebiyle pek çok defa el değiştiren Herat’ın kuruluşu ve tarih öncesi dönemiyle ilgili pek az 

bilgi olmasının yanında Eskiçağda bölge, Aryanların adına izafeten “Aria” ismini almıştır. 

Ahamenişler devrinde (M.Ö.550-530) bölgenin ismi “Haravia” olarak geçerken, Arap 

kaynaklarında “Hare, Harev”, ve klasik kaynakların pek çoğunda “Areia” olarak geçmektedir. 

Zerdüştlük dininin kutsal kitabı olan Avesta’da ise bölgeden “Haravia, Hayerova” olarak 

bahsedilmiştir.14 Bölgenin isminin Harirud ırmağından geldiği tahmin edilmekle birlikte Harirud 

isminin eski Farsçada “Harayu” yani “Süratli” anlamındaki kelimeden geldiği düşünülmektedir. 

Nitekim dünyanın birçok bölgesinde bir şehrin veya şehir merkezinin yakınındaki ırmaktan 

esinlenilerek adlandırılması oldukça sık karşılaşılan bir durumdur.15 

Makedonyalı İskender’in M.Ö. 330’da çıkmış olduğu doğu seferinde zapt ettiği bölgelerden biri 

olan Herat ve çevresinde “Alexandria Ariorum” ile “Artokan” adlarında iki şehrin kurulduğu 

bilinmektedir. Ancak her iki şehrin de yeri tam olarak tespit edilememiştir. Bunun sebebi ise 

bölgede yeterli arkeolojik kazıların yapılmamış olması veya şehirlerin üst üste inşa edilmiş 

olabileceği düşüncesidir.16 Batlamyus da “Aria ülkesindeki İskenderiye” ile alakalı bahisleri ve 

Heraksi’nin bahsettiği Artokan şehri, Herat’ın daha sonra Kertler zamanındaki İhtiyareddin 

olarak bilinen kısmı olma ihtimali büyüktür.17  

Bu tarihî ve coğrafi temeller, Herat’ın sadece bir yerleşim merkezi değil, aynı zamanda siyasi 

krizlerin ve güç mücadelelerinin merkezinde yer alan bir şehir olarak şekillenmesine neden 

olmuştur. Makalenin devamında bu stratejik kimliğin, özellikle XIX. yüzyılda Afganistan’daki iç 

buhranlar bağlamında nasıl bir rol oynadığı detaylı bir şekilde ele alınacaktır. 

2. XIX. Yüzyıla Kadar Herat 

M.Ö. 323 tarihinde Makedonyalı İskender’in ölümünden sonra, bu bölge Partlar ile Greko-

Bactria Devleti arasında bir sınır bölgesi haline gelmiştir. Bactria Devleti’nin hâkimiyeti altında 

olan Herat, M.Ö. II. yüzyıl boyunca kuzeyden gelen İskitlerin tazyiki altında kalmıştır.  Bu yüzyılın 

sonlarında Kuzey Hindistan’da hüküm süren Çandragupta Devleti ile giriştiği hâkimiyet 

mücadelesinde zayıflayan Bactria Devleti, M.Ö. II. yüzyılın sonlarına doğru İskitler tarafından 

yıkılmıştır. Bu tarihten sonra böylece Herat şehri İskitlerin yönetimine geçmiştir.18 

İskitlerin Herat’taki bir asırlık idaresine ise Sasanîler son vermiştir. Bu dönemde Herat şehri, bir 

sınır şehri olmasının yanında önemli bir ticaret merkezi olarak bilinmektedir. Doğu-batı 

istikametinde ticaret yapan tüccarların önemli bir durağı haline gelen Herat’ta Sasanilere ait bir 

darphanenin bulunması ve burada gümüş ve altın sikkelerin bastırılması şehrin zenginliğini ve 

 
 13Marzia, “Ancient City of Herat Turned 3b000 Years Old This Year”, Afghan Women Writing Project, 

http://awwproject.org/2015/08/ancient-city-of-heart-turned-3000-years-old-this-year/, (08.01.2017). 
14 Zeki Velidi Togan, “Herat”, İslam Ansiklopedisi, (Eskişehir: 1997), 5/429. 
15 J. W. Vogelsang, “Herat ii. History, Pre-İslamic Period”, Encyclopedia İrannica, (İran: 2003),12/205-206. 

 16Getzel Cohen, “The Hellenistic Settlement in The East From Armenia and Mesopotamiato Bactria and India”, 

University of California Press, (London: 1. Basım, 2013), 261. 
17 Barthold, “Herat ve Herirud Boyu”, 179-192. 
18 Vogelsang, “Herat ii. History, Pre-İslamic Period”, 205-206; Salim Cöhce, “Hindistan’da İlk Türk Hâkimiyeti: 

Kuşanlar ve Akhunlar”, Türkler I, (Ankara: Yeni Türkiye yayınları, 2002), 816-817 

http://awwproject.org/2015/08/ancient-city-of-heart-turned-3000-years-old-this-year/


Malazgirt Tarih Araştırmaları Dergisi, 1(Mayıs 2025) 

62 
 

önemini ortaya koymaktadır.19 Sasaniler döneminde şehir, idarede söz sahibi olan Dihkan20 ve 

Merzubanlar21 tarafından yönetilmiş olup Selçuklu dönemine kadar, Herat’ta bu yönetim 

biçimlerinin izlerini görmek mümkündür.22 

Herat şehri, Sasanilerin hâkimiyetinin son iki yüzyılında, özellikle MS 420-565 yılları arasında, 

Afganistan’ın kuzeyinde yaşayan Akhunlar (Eftalit/Heptalitler) ile bir sınır şehri haline gelmiştir.23 

İki devlet arasında sürekli bir çekişme sahası olan Herat, VII. yüzyılın ilk yarısından itibaren 

Müslüman Arapların hücumuna uğramıştır. 636 yılında gerçekleşen Kadisiye savaşında 

Medain’i kaybeden Sasaniler, Rey şehrine çekilmiş, ardından yapılan Nihavend savaşında ise 

Sasani topraklarının önemli bir bölümü İslâm ordularının eline geçmiştir.24 Hz. Osman’ın emriyle 

Basra valisi Abdullah bin Amir, Herat’ın da bağlı bulunduğu Horasan’ı fethetmesi için Ahnef bin 

Kays’ı görevlendirmiştir. Kûhistan’da Akhunlarla yapılan savaşı kazanan Ahnef, 652 yılında 

Horasan’ı fethetmiştir.25 İlk aşamada Herat’a askeri bir harekâttan kaçınan Ahnef bin Kays, 

şehirdeki halkın Araplara karşı olumlu duruşu sayesinde şehri savaşmadan ele geçirmiştir.26 

Böylece 653 yılına gelindiğinde Müslümanlar, Herat’ın da aralarında bulunduğu son Sasani 

kentlerini fethetmiş oldular.27 Bu tarihten itibaren Herat’ın medeniyet sahnesindeki önemi 

gittikçe artmıştır. Şehrin stratejik ehemmiyeti dolayısıyla Müslümanların oldukça önem verdikleri 

Herat, sanat, bilim ve mimari alanda önceki yüzyıllarıyla kıyaslanamayacak derecede gelişme 

göstermiştir. Böylece oldukça önemli bir kültür birikiminin beşiği durumuna gelmiştir.28 

Halife Muaviye devrinde (661-680) artan vergiler ve baskılar sebebiyle, Horasan’ın diğer 

bölgelerinde olduğu gibi, Herat şehrinde yaşayan halk da 670’li yıllarda isyan etmiş ve bölgeye 

pek çok sefer yapılmıştır.29 Herat ahalisi, H.150’de peygamberlik iddia eden Üstadsis’in 

gerçekleştirdiği isyana katılmış, güçlükle bastırılan isyandan sonra bölgeye ilk Heratlı kadı olan 

Malik bin Süleyman el-Hanefi’nin atanmasıyla bölge nispeten huzura kavuşmuştur. Abbasi 

Devleti’nin kurulmasıyla sonuçlanacak olan karışıklıkların yaşandığı sıralarda Herat şehri de 

halifelik mücadelesinde olan Arap Kâbilelerinin bu çatışmalarını sürdürdükleri sahalardan biri 

haline gelmiştir.30 Tâhirî ve Saffari hâkimiyetinin ardından Samaniler döneminde valilik merkezi 

olan Herat, yine bir sınır şehri olması sebebiyle önemini korumuştur.31 

 
 19Hamed Wahed Alikuzai, “A Concise Histroy of Afghanistan in 25 Volumes”, Trafford Publishing, (2016), 137; Enver 

Konukçu, “Akhunlar”, Türkler I, (Ankara: 2002), 1312. 
20 Dikhan ismi Farsçada köy anlamına gelen “dih” kelimesiyle nispet eki olan “-gan” ekinin birleşiminden oluşmuş, 

Arapçaya da buradan geçmiştir. Sasaniler devrinde sayıları bir hayli fazla olan soylu sınıfa karşılık gelmektedir. Faruk 

Sümer, “Dikhan”, İslam Ansiklopedisi, (İstanbul: 1999), 289-290. 
21 Merzuban ismi ise Farsçada “sınır” anlamına gelen “marz” ve “bekçi” anlamına gelen “pan” kelimelerinin 

birleştirilmesiyle oluşmuş sınır kumandanı anlamına gelmektedir. Bkz. Recep Uslu, “Herat”, Türkiye Diyanet Vakfı 

İslâm Ansiklopedisi, Cilt XVII, (İstanbul: TDV Yayınları, 1998), 215-219; Tahsin Yazıcı, “Mürzüban”, Diyanet İslam 

Ansiklopedisi, (İstanbul: 2004), 55. 
22 Haşim Şahin-Yunus Arifoğlu, “Selçuklu Öncesi Dönemde Horasan: Coğrafi Konum, İktisadi Yapı ve Şehirler”, 

Akademik İncelemeler Dergisi 3, (2013), 362-387. 
23 Salim Cöhce, “Hindistan’da İlk Türk Hâkimiyeti: Kuşanlar ve Akhunlar”, Türkler I, (Ankara: 2002), 816. 
24 Maria Szuppe, “Herat III. History, Medieval Period”, Encyclopedia İrannica, (İran: 2003), 12/206-211; Hakkı Dursun 

Yıldız, Doğuştan Günümüze Büyük İslam Tarihi, (İstanbul: 1989, 2. Cit), 69 vd. 
25 Ebu Ca’fer Muhammed ibn. Cerir et-Taberi, Tarih-i Taberi (Milletler ve Hükümdarlar Tarihi), (Ankara: 1955), 94; 

Uslu, “Herat”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, 1998. 215-219. 
26 C. E. Bosworth, The History of The Saffarids of Sistan and The Maliks of Nimruz, (Newyork: 1994), 153. 
27 İbrahim Sarıçam, İlk İslam Tarihi, (Eskişehir: T.C. Anadolu Üniversitesi Yayınları, 2000), 242. 
28 Vogelsang, “Herat ii. History, Pre-İslamic Period”, 205-206. 
29 Szuppe, “Herat III. History, Medieval Period”, 206-211. 
30 Clauda Cahen, İslamiyet (Doğuşundan Osmanlı Devleti’nin Kuruluşuna Kadar), (Ankara: 1990), 93 vd. 
31 Ahmed b. Yahya El-Belazuri, Fütuhu’l-Buldan, (Ankara: 1978), 476; Uslu, “Herat”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm 

Ansiklopedisi, 1998. 215-219; C. E. Bosworth, The History of The Saffarids of Sistan and The Maliks of Nimruz, 114. 



Malazgirt Tarih Araştırmaları Dergisi, 1(Mayıs 2025) 

63 
 

Alptigin ve Sebüktegin gibi Oğuz beylerinin Gazne’de hâkimiyet tesis etmesiyle birlikte ortaya 

çıkan Gazneliler Devleti zamanında Herat, Horasan ile birlikte bu devletin batı eyaleti haline 

yükselmiştir.32 Gazneli hükümdarı Sultan Mahmud’un şehrin hâkimiyetini resmen ele geçirdiği 

998 yılından sonra Herat’ın iskân ve bayındırlık açısından gelişimi ve önemi kademeli bir şekilde 

artmaya başlamış, Gazneliler Devleti’nin altı darphanesinden biri de bu şehre kurulmuştur. 

Bunun yanında Gazneliler ordularını ve diğer askeri kurumlarını güçlendirebilmek için bölgede 

ağır vergi politikaları uygulamışlardır. Bunun bir sonucu olarak bölgedeki toprak sahipleri, 1006-

1008 yıllarındaki Karahan istilasını ve ileriki yıllarda gerçekleşecek olan Selçuklu hâkimiyetini 

olumlu karşılamış ve desteklemişlerdir.33 

Herat şehri, Selçukluların Horasan’a geçişiyle birlikte bir kez daha önemli bir çekişme sahası 

haline gelmiştir. Gazneli hâkimiyetindeki bu bölgede yerleşmeye çalışan Selçuklular, 1030’da 

şehri kuşatmış fakat ağır kayıplar vererek geri çekilmişlerdir. Ancak ertesi yıl Nişabur ile beraber 

Herat da Selçuklu kuvvetlerine teslim olmuştur.1040 Dandanakan savaşından sonra ise bölge 

Musa Yabgu’nun idaresine verilmiştir.34 Ancak Gazneli Sultanı Mevdud zamanında geri alınan 

Herat’a Selçuklular defalarca hücum etmelerine rağmen şehir; ancak Sultan Alparslan 

zamanında geri alınabilmiştir.35 

1141 yılında yapılan Katvan savaşında Karahitaylar’a karşı alınan yenilgi sonrası Selçuklu Sultanı 

Sencer, dış tehditlerin yanında iç isyanlarla da mücadele etmek durumunda kalmıştır. Bu 

dönemde Selçuklulara bağlı Herat valiliğini yürüten Ali Çetri’nin, Gur hâkimi Hüseyin bin 

Hüseyin ile ittifak edip isyan çıkarması üzerine Sultan Sencer Merv’den yola çıkıp Herat 

yakınlarına gelmiş ve burada yaşanan çetin bir savaşın neticesinde Ali Çetri ile Hüseyin bin 

Hüseyin’i esir almış ve Herat şehrini elinde tutmayı başarmıştır.36 

Gıyaseddin Muhammed ve kardeşi Muhammed Şehabettin Guri liderliğinde başkent 

Firuzkûh’da oldukça güçlü bir yönetim kuran Gurlular, 1164 yılında son dönem Selçukluların 

Herat emiri olan Taceddin Yılduz ile girdikleri mücadelede onu öldürerek Herat ve Badgis’i 

hâkimiyetleri altına almışlardır.37 Şehirdeki Türklerin davetiyle burayı tekrar hâkimiyet altına 

almış olan Selçuklu emirlerinden Müeyyed Ay-Aba ile Herat için çetin bir mücadele veren 

Gurlular son olarak 1175 yılında Herat şehrini tamamen ele geçirmişlerdir.38 Genellikle dağlık 

olan coğrafyalarına göre düz ve diğer şehirlere oranla daha alçak olan Herat şehri, Gurluların 

batıya karşı elinde tuttukları önemli bir stratejik mevki olmuştur.39 

1208 yılına kadar Gurluların elinde bulunan Herat şehri, bu tarihten sonra Harezmşahların eline 

geçmiş ve 1221 yılına kadar bu devletin hakimiyetinde kalmıştır.40 Herat şehri 1221 yılında 

Horasan’ın diğer bölgeleri gibi Cengiz Han’ın oğlu Tuluy tarafından ele geçirilmiş, fakat Tuluy, 

Herat ahalisinin teslim olması üzerine şehirde yağma gerçekleştirmemiş yalnızca şehrin 

 
32 Barthold, “Herat ve Herirud Boyu”, 180-181; Erdoğan Merçil, “Gazneliler”, Diyanet İslam Ansiklopedisi, 13/481; 

Uslu, “Herat”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, 1998. 215-219. 
33 Szuppe, “Herat III. History, Medieval Period”,12/206-211. 
34 Cihan Piyadeoğlu, Güneş Ülkesi Horasan, (İstanbul: 1. Basım, 2012), 47. 
35 Uslu, “Herat”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, 1998. 215-219. 
36 Piyadeoğlu, Güneş Ülkesi Horasan, 81. 
37 Szuppe, “Herat III. History, Medieval Period”,12/206-211. 
38 Bosworth, “Herat”, 153-154.  
39 Samizay, “Herat: Pearl of Khurasan”, 86-93. 
40 İbrahim Kafesoğlu, Harezmşahlar Devleti Tarihi (485-618/1092-1221), (Ankara: 2000), 38 vd.; Tuba Kalkan, 

“Sultan Şahruh Döneminde Herat Ekonomisi”, The Journal of Academic Social Science Studies 31, (2015), 523-

538. 



Malazgirt Tarih Araştırmaları Dergisi, 1(Mayıs 2025) 

64 
 

savunmasında görev alan 12.000 askerin öldürülmesi emrini vermiştir.41 Aynı yıl Celaleddin 

Harezmşah’ın Moğol kuvvetlerine karşı Pervan bölgesinde aldığı galibiyetin etkisiyle şehir 

halkının ayaklanıp Tuluy’un vekillerinden birini, Ulu Cami içerisinde öldürmesi üzerine 1222 

yılında şehir Elçigiday Noyan tarafından zabt edilip tamamen yağmalanmıştır.42Bu olayda 

Moğollar, şehri yerle bir edip, halkın büyük bir bölümünü kılıçtan geçirmişlerdir.43 1236 yılına 

kadar enkaz halinde kalan Herat’ta, ancak Ögeday Han zamanında tekrar onarım çalışmaları 

başlatılmıştır.44 

Cengiz Han’ın torunu Mengü Han zamanında (1251-1259) aslen Gurlu olan ve Herat 

yakınlarındaki Haysar kalesinde hâkimiyetini sürdüren Şemseddin Muhammed Kert, Herat’ı ele 

geçirmiştir.45 Bu tarihten itibaren Herat eski hareketliliğine ve bölgedeki stratejik önemine tekrar 

kavuşmuştur. Zira Merv ve Belh’in harabe halinde kalmış olmasından dolayı Batı Asya’dan Doğu 

Türkistan’a ve Hindistan’dan güneydoğuya giden ticaret yolu Herat’a yönelmiştir.46 Herat’ın Kert 

yönetimine geçmesinden sonra şehrin önemli bir bölümü yeniden inşa edilmiş, özellikle 

Fahreddin Kert zamanında birçok caminin yanında İhtiyareddin adıyla bilinen ve günümüze 

kadar varlığını devam ettirmiş olan Herat kalesi inşa edilmiştir.47 

XIV. yüzyıla gelindiğinde tekrar bölgenin en önemli şehirlerinden biri haline gelen Herat’ın imarı 

tamamlanmıştı. Bu dönemde Türkistan’ın yeni fatihi Timur’un askeri faaliyetleri Horasan’a 

yönelmiş ve bölgede hüküm süren beyler ile Timur arasında iyi ilişkiler kurulmuştu. Son Kert 

hükümdarı Muizeddin Kert’in 1370 yılında ölmesiyle yerine oğlu Gıyaseddin Pir Ali geçmiş ve 

babasının yürüttüğü politikanın aksine bir tutum izleyerek Timur’un 1379 yılında düzenlediği 

kurultaya katılmamıştır.48 Öte yandan tüm Horasan bölgesinde Kertler, Serbedarlılar, 

Togatimurlular ve Muzafferiler arasında sürüp giden mücadelelerden dolayı bölgede karışık ve 

ele geçirilmeye uygun bir politik iklim söz konusu olmuştur. Bu durumdan yararlanmak isteyen 

Timur, 14 yaşındaki oğlu Miranşah’ı ordunun başında Horasan’a göndermiş ve kendisi de 

ardından Herat üzerine yürümüştür.49 1381 yılında Herat önlerine gelen Timur’a karşı şehir 

dışında yapılan mücadeleyi kaybeden Gıyaseddin Pir Ali şehre çekilmiş, bunun üzerine şehri 

kuşatan Timur, belirlediği verginin ödenmesi durumunda halkın canını ve mallarını 

bağışlayacağını bildirmiştir. Timur’un şehri tahrip etmesinden korkan Herat halkının baskılarıyla 

şehir teslim olmuş ve böylece Moğollar zamanında yaşanan acının önüne geçilmiştir.50 

Timur’un bu fethi ile Herat’ın altın çağı başlamıştır. Herat şehri bu tarihten sonra Timur ve 

haleflerinin fetihlerden ele geçirdiği zenginliklerden önemli ölçüde yararlanmış ve bölgenin 

kültürel ve siyasi anlamda en önemli merkezlerinden biri haline gelmiştir. Timur döneminde 

Herat şehrine yapılan mimari eserlerin şehrin çehresini muazzam derecede güzelleştirmesinin 

yanı sıra Timur devri mimarisinin özgün bir üslubunu da oluşturmuştur.51 

 
41 Bosworth, “Herat”, 153-154.  
42 Szuppe, “Herat III. History, Medieval Period”, 12/206-211; Barthold, “Herat ve Herirud Boyu”, 179-192. 
43 Colin Paul Micthell, “Herat”, 319 
44 Bosworth, “Herat”, 153-154; Alaaddin Ata Melik Cüveynî, Tarih-i Cihan Güşa, (Ankara: 2013), 147. 
45 Szuppe, “Herat III. History, Medieval Period”, 12/206-211. 
46 Barthold, “Herat ve Herirud Boyu”,179-192. 
47 Mitchell, “Herat”,319-320; Barthold, “Herat ve Herirud Boyu”,179-192. 
48 İsmail Aka, Mirza Şahruh ve Zamanı, (Ankara: 1. Basım, 1994), 12. 
49 İsmail Aka, Timur ve Devleti, (Ankara: 3. Basım, 2014), s.16. 
50 a. mlf., Timur ve Devleti, 16. 
51 Mehmet Şahin, “Timurlular Döneminde Herat’ta…”, 79-96. 



Malazgirt Tarih Araştırmaları Dergisi, 1(Mayıs 2025) 

65 
 

Timur’un şehri fethetmesinden sonra 1397 yılına kadar oğlu Miranşah burada hüküm sürmüş, 

bu tarihten sonra Timur’un diğer oğlu Mirza Şahruh, Herat şehrinin yönetimine gönderilmiştir.52 

Timur’un ölümünden sonra tahta çıkan Mirza Şahruh, muhasara sırasında tahrip edilen Herat’ın 

surlarını onarmış, bunun yanında şehrin imarı ile ilgilenmeleri için Emir Firuzşah ve Alike 

Kökeltaş’ı görevlendirmiştir.53 Bu dönemde kale civarında yer alan bir medrese ve hangâh inşa 

edilmiştir. Mirza Şahruh döneminde Herat, Timur devletinin merkezi haline gelmiştir. Mirza 

Şahruh’un öldüğü 1447 yılına kadar şehrin pazarı genişletilmiş, önceki dönemlere ait camiler 

ve medreseler onarılmış, bunun yanında sanayi üretiminde büyük gelişmeler yaşanmıştır. 

Bunların sonucu olarak Herat, bölgedeki diğer şehirler üzerinde de önemli bir hâkimiyet 

kazanmıştır.54 

Herat şehri tüm bu ilerlemelerine rağmen en parlak zamanını, Timurlu Mirza Hüseyin 

Baykara’nın 1469-1506 yılları arasında 38 yıl süren hükümranlığı döneminde yaşamıştır. Bu 

dönemde yönetimin ileri gelenlerinin yaptırdığı köşkler, büyük ve görkemli binalar 

bulunmaktadır. Yapıların duvarları çinilerle ve resimlerle bezenmiştir. Tüm bunlar şehirdeki sanat 

algısının gelişmesine ve sanatçıların korunmasına vesile olmuştur. Bu dönemde Hüseyin 

Baykara tarafından yaptırılan Cihanârâ Sarayı, Herat’ın mimari ve kültürel ihtişamının zirvesini 

temsil etmiştir. Sarayın etrafında süs bahçeleri, havuzlar ve dört tarafında imaret bulunmaktaydı 

ve saray dönemin en görkemli yapıtlarından biriydi.55 Bunun yanında Mirza Hüseyin Baykara 

şehre “Şifaiye” ismi verilen tıp okulu ve hastane de inşa ettirmiştir. Herat’ın bu parlak devrinde 

Mirza Hüseyin Baykara’nın olduğu kadar veziri olan Ali Şir Nevaî’nin de etkisi büyüktür. Ali Şir 

Nevaî, Bağ-ı Şah adlı sarayı ve külliyesiyle şehrin en görkemli eserlerini yaptırmıştır.56 

XVI. yüzyılda, Şeybanilerin 1507-1510 yılları arasında bölgedeki hâkimiyetleri ile Herat’taki 

Timur hanedanının hükümranlığı sonlanmış ve Herat ile beraber tüm Horasan’da Safevi ve 

Şeybani mücadelesinin oluşturduğu kargaşa baş göstermiştir.57 1510 yılında Şah İsmail bölgeyi 

fethetmiş, bu dönemde tarih boyunca büyük çoğunluğunun Sünni olduğu Herat şehrinde, Şii 

azınlık ile Sünniler arasında zaman zaman karşılıklı çatışmalar yaşanmıştır. Bundan dolayı şehir 

bu dönemde askeri yöneticiler tarafından yönetilmiştir.58 

XVII. yüzyılın başlarından itibaren Safevîler ile Baburlular arasında bir çekişme sahası haline 

gelen Kandahar’da Baburlular adına idareyi ele alan Gılcaylar, bölgenin diğer önemli 

aşiretlerinden Abdalîleri Herat’a sürmüştü. Bu tarihten itibaren Herat’ta güçlenen Abdalîler, 

Safevîlerin hizmetinde bölgenin askerî kuvvetini oluşturmuşlardır.59 1731 yılında Herat’ı ve 1738 

 
52 Lisa Golombek, “The Resillience of the Riday Mosque: The Case of Herat”, In Muqarnas I: An Annual on Islamic 

Art and Architecture, (Yale University Press, 1. Basım, 1983), 102; Nizamüddin Şâmî, Zafernâme, (Ankara: 1987), 

98-109. 
53 Barthold, “Herat ve Herirud Boyu”,179-192; Hayrunisa Alan, Bozkırdan Cennet Bahçesine Timurlular 1360-1506, 

(İstanbul: 2015), 63. 
54 Szuppe, “Herat III. History, Medieval Period”, 12/206-211. 
55 Mehmet Şahin, “Timurlular Döneminde Herat’ta…”, 79-96. 
56Hasan-ı Rumlu, Ahsenü’t-Tevarih, (Ankara: 2006), 74; Uslu, “Herat”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, 

1998. 215-219. 
57 Szuppe, “Herat III. History, Medieval Period”, 12/206-211. 
58 Barthold, “Herat ve Herirud Boyu”, 179-192. 
59Orhan Yazıcı, “Safevi Hanedanlığının Çöküşünde Afgan Aşiretlerinin Rolü”, Uluslararası Sosyal Araştırmalar Dergisi 

47, (2016), 312; Faruk Sümer, Safevî Devleti’nin Kuruluşu ve Gelişmesinde Anadolu Türklerinin Rolü, (Ankara: 2018), 

49.  



Malazgirt Tarih Araştırmaları Dergisi, 1(Mayıs 2025) 

66 
 

yılında Kandahar’ı ele geçiren Nadir Şah Afşar, ordusunda Abdalîleri istihdam ederek bölgeyi 

onların vasıtasıyla idare etmiştir.60 

Nadir Şah Afşar’ın 1747 yılında öldürülmesiyle onun hizmetinde yer alan Abdaliler, İran’dan 

ayrılarak Kandahar’a gelip burada Afgan Şahlığı’nı kurdular. Bu Şahlığın ilk kurucusu Abdalilerin 

Sadozay koluna bağlı olan Ahmed Han’dı. Ahmed Han, kendisi Şah unvanını alırken, aşireti olan 

Abdalîler de Dürrânî adını aldı.61 Bu tarihten itibaren Kandahar merkez olmak üzere doğuda 

İndus nehri, batıda Horasan, kuzeyde Ceyhun nehri, güneyde Hind okyanusuna kadar büyük 

bir devlet haline gelen Dürrânîler zamanında Herat şehri, devletin batıdaki sınır şehri olmuştur.62 

Nadir Şah Afşar’ın 1747 yılında öldürülmesinden sonra Herat şehri İranlılar ve Afganlar arasında 

önemli bir mücadele alanı olarak ortaya çıkmıştır. Bu durum İran yönetiminin şehirdeki 

egemenlik iddiasından vazgeçtiği 1857 yılına kadar devam etmiştir. Kaçar hanedanları 

zamanından beri İranlıların nüfuz bölgesi olan şehir, İran hanedanlarınca kendilerine bağlı 

reislere, gerektiğinde asker yardımında bulunmak üzere, korunmaktaydı. Daha önce Timurlulara 

başkentlik yapmış ve Safeviler tarafından ikinci başkent olarak kullanılmış olan Herat şehri, XVIII. 

yüzyıla gelindiğinde stratejik bölge olarak güç mücadelesinin önemli alanlarından birini 

oluşturmuştur.63 

Öte yandan Afganistan devletini kuran Ahmed Şah, kanser hastalığının ilerlemesi ve ölümünden 

sonraki taht kavgalarına meydan vermemek için büyük bir meclis toplayarak altı oğlu arasından 

o dönemde Herat valisi olan, şehzade Timur’u halefi ve tahtının tek varisi ilan etmiştir.64 Şehzade 

Timur, iyi eğitim almış ve küçük yaşlardan itibaren babasıyla birlikte savaşlara katılmıştır. 

Şehzade Timur, hem birçok savaşlarda komutanlık görevi yapmış hem de Sind, Pencâb ve 

Herat gibi vilayetlerde valilik yapmıştı. Ahmed Şah’ın şehzade Timur’u tahtın varisi ilan etmesi 

üzerine, içlerinde şehzade Süleyman’ın kayınpederi Vezir Şah Veli Han’ın da bulunduğu devletin 

ileri gelenleri, Kandahar’da valilik görevi yapan Süleyman’ın tahta getirilmesini daha uygun 

görmüşlerdir.65 

Babasının hastalığının ciddiyetini duyan şehzade Timur, Kandahar’a gelmek için ordusuyla 

Herat’tan ayrılmış, Vezir Şah Veli Han, damadı olan şehzade Süleyman’ı tahta çıkartmak istediği 

için şehzade Timur’un bu ziyaretini engellemek istemiş ve şehzade Timur’un babasını tahttan 

indirip kendisinin tahta çıkacağına dair bir şayia yaymaya başlamıştır. Kandahar halkı arasında 

duyulan bu haber karışıklıklara neden olmuş, Kandahar’da meydana gelen bu karışıklıklar 

sebebiyle Şehzade Timur ordusunu şehrin dışında bırakarak kendisini karşılamaya gelenlerle 

birlikte babasının huzuruna çıkmıştır. Babasını son defa gören Timur Şah,  kıymetli hediyeler ve 

şahlık tacıyla Herat’a dönerken, bunları padişahlık alameti olarak görmüştür. Ahmed Şah, 23 

Ekim 1772’de elli yaşında iken hastalığı nedeniyle hayatını kaybetmiştir.66 

Ahmed Şah’ın vefatı üzerine Vezir Şah Veli Han, Şehzade Timur ve diğer şehzadelerin gelmesini 

beklemeden şehzade Süleyman’ı Afganistan’ın yeni şahı ilan etmiştir. Bu haberi duyan şehzade 

 
60 Mehmet Saray, “Türkistan’da Rus-İngiliz Rekabeti”, Turkish Journal of History, (2011), 397. 
61 a. mlf., “Ahmed Şah Dürrani”, Diyanet İslam Ansiklopedisi, (İstanbul:1989), 133-134. 
62 Barthold, “Herat ve Herirud Boyu”, 179-192. 
63 Amanat, “Heratvi The Question Of Herat”, Encyclopedia İranica, (2003),12/219-224. 
64Oğullarının isimleri; Timurşah, Süleyman, Şahap, İskender, Darab, Perviz, Sencer, Yezdan’dır.Ali Kuli Mirza, Tarih-

i Vakayı ve Sevanih-i Afganistan, (Tahran: 1372), 33; Muhammed Seyyidi Feyzi, Afganistan ve Cihan Der Karn-ı 

Hicdehum ve Nozdehum, (Los Angeles: 2011), 72. 
65 Orhan, Yazıcı. Timur Şah Dürrani. Malatya: Yılmaz Yayıncılık, 2017.103. 
66 Mehmet Saray, “Ahmed Şah Dürrani”, Diyanet İslam Ansiklopedisi, (İstanbul;1989), 2/134. 



Malazgirt Tarih Araştırmaları Dergisi, 1(Mayıs 2025) 

67 
 

Timur, güçlü bir orduyla Kandahar’a doğru yola çıkmış ve Kandahar-Herat yolunda Vezir Şah 

Veli Hanı, iki oğlunu ve iki yeğenini idam ettirmiştir.67 Haberi alan Süleyman Şah, şehzade Timur 

Şah’tan af dileyip biat ettiğini bildirmiştir.68 

Timur Şah’ın hükümdar olmasıyla Süleyman Şah’ın Kandahar’daki üç aylık saltanatı da sona 

ermiştir. Afganistan üzerinde mutlak bir hâkimiyet kurmak isteyen Timur Şah, bu dönemde 

Afganistan’da merkezi otoritenin zayıflamış olmasından ve aşiret reislerinin iktidar üzerindeki 

etkilerinin artmış olmalarından dolayı başarılı olamamıştır.69 

Babası Ahmed Şah’ın 25 yıllık saltanatı boyunca geniş bir coğrafyaya yayılmış olan Afgan 

Devleti, Timur Şah döneminde tam olarak merkezileşmesini tamamlayamamıştır. Merkeze uzak 

olan bölgelerdeki yerel idareciler, federatif bir bağ ile merkeze bağlanmışlardır. Ancak bu yerel 

idareciler kendi bölgelerinde etkin bir nüfusa sahip olmuşlar ve bu durumu dönemin merkezi 

Kandahar’a karşı kendi çıkarları doğrultusunda kullanmışlardır. Merkeze olan tek bağları vergi 

vermek ve asker göndermekten ibaret olan aşiret reisleri, payitahttaki temsilcileri aracılığıyla 

verilen kararlarda da etkili olmuşlardır. Ahmed Şah döneminden beri kendilerini devletin ortağı 

olarak gören Hanlar, Timur Şah’ın iktidarına da ortak olmaya çalışmışlardır. Bu sebepten 

dolayıdır ki Timur Şah, iktidara geçtiği ilk zamanlarda hanların devlet ricaline ortak olmak 

istemeleriyle Kandahar’da ciddi bir direnişle karşı karşıya kalmıştır.70Timur Şah taraftarları ve 

muhalif hanların arasında çekişmeler baş göstermiştir.  

Timur Şah Kandahar’da otoritesini tekrar tesis etmek için Belucistan hâkimi olan Nasır Han 

Beluç’a mektup göndererek, himayesinde bulunan Vezir Şah Veli Han’ın oğlu, Şir Muhammed 

Han’ı kendisine göndermesini istemiştir. Ayrıca Peşâver’de bulunan Şehzade İskender ve 

Serdar Cihan Han’a da kardeşi ile birlikte bir mektup göndermiştir. Nasır Han Beluç, Timur 

Şah’ın emrine itaat etmemiş buna mukabil Cihan Han kardeşi İskender ile birlikte Kandahar’a 

gitmiştir. Timur Şah’ın diğer kardeşi Şehzade Perviz de Kâbil’den Kandahar’a gelmiştir. Böylece 

Timur Şah kardeşlerini Kandahar’a getirerek yeniden taht mücadelesinin oluşmasını 

engellemek istemiştir. Bunun yanında Timur Şah, başlangıçta hüsn-ü kâbul ile karşıladığı Cihan 

Şah, Şehzade İskender ve Zaman Han’ı hapsettirerek bir süre işkence etmiş ve serbest 

bıraktıktan sonra Dürrânî Hanlarının diğer vilayetlerde güç devşirmelerinin önüne geçmek ve 

onları kontrol altında tutmak için Kandahar’dan dışarı çıkmalarını yasaklamıştır. Bu dönemde 

Kandahar’da Dürrânî ve Gılcaylar gibi çok güçlü aşiretler bulunmaktaydı. Kandahar’da alınan 

kararlarda bu iki aşiret liderlerinin müdahil olmaya çalışmaları, Timur Şah’ı Kandahar dışında 

yeni bir başkent arayışına itmiş ve başkenti Kâbil’e taşımıştır. Afganistan’daki güçlü aşiretlerin 

etkisinden uzak olması sebebiyle bu şehri seçen Timur Şah, Kandahar’da kaldığı sekiz aydan 

sonra devlet erkânını, orduyu ve hazineyi yeni başkent Kâbil’e taşımış ve Bâlâhisar’a 

yerleşmiştir.71 

Başkenti değiştirerek devraldığı devletin yapısında köklü değişiklikler yapma düşüncesinin ilk 

adımını atan Timur Şah; hazine, ordu ve bürokraside etkinliğini arttırabilmek için güçlü bir mali 

 
67 Orhan, Yazıcı. Timur Şah Dürrani. Malatya: Yılmaz Yayıncılık, 2017. 110-111. 
68 Mehmet Saray, Dünden Bugüne Afganistan, (İstanbul: 1981), 37. 
69 Feyzi, Afganistan ve Cihan Der Karn-ı Hicdehum ve Nozdehum, 74. 
70 Orhan, Yazıcı. Timur Şah Dürrani. Malatya: Yılmaz Yayıncılık, 2017. 113; Muhammed Hüseyni, II. Abdülhamid 

Döneminde Afganistan’da İngiltere-Rusya Rekabeti ve Osmanlı Siyaseti (1876-1909), (Yayımlanmamış Yüksek 

Lisans Tezi), Osmangazi Üniversitesi, (Eskişehir: 2016), 7. 
71 Mir Gulam Muhammed Gubar, Afganistan Dar masir-i Tarih I, (Kabil: 2015), 373; Orhan, Yazıcı. Timur Şah Dürrani. 

Malatya: Yılmaz Yayıncılık, 2017. 115-143. 



Malazgirt Tarih Araştırmaları Dergisi, 1(Mayıs 2025) 

68 
 

yapı oluşturmaya karar vermiştir. Bu minvalde çeşitli vilayetlerdeki hanlara kiraya verilmiş olan 

topraklardan vergilerin muntazam alınabilmesi için bir ferman çıkarmıştır. Şikârpur bölgesini 

Ahmed Şah zamanında kiralayan ve hanedana mensubiyeti dolayısı ile hükümetle anlaştığı vergi 

miktarını ödemeyen Abdulhalik Han Sadozay, fermana şiddetle tepki göstermiştir. 

Timur Şah’ın kendisi ile beraber Kandahar’dan Kâbil’e taşıyarak gözetim altında tuttuğu muhalif 

Dürrânî Hanları ve Kandahar’daki Timur Şah karşıtı eşrâfın varlığının farkında olan Abdulhalik 

Han Sadozay, öncelikle Kandahar’a giderek oluşturduğu isyan kuvvetlerinin başına geçmiştir. 

Daha sonra Timur’un on yaşındaki oğlu Hümayûn’u hapsetmiştir. İsyan birlikleri Kandahar’daki 

devlet hazinesine el koyup yaklaşık 600.000 rupi haraç toplamışlardır. Herat, Sind, Belucistan 

ve diğer vilayetlerden topladığı 25.000 kişilik orduyla Kâbil’e hareket eden ve öncelikle Gazne 

şehrini ele geçiren isyancı birlikler, Timur Şah ile Kâbil dışında Şeşgav bölgesinde 

karşılaşmışlardır. İsyan birliklerinde yer alan Mihrap Han, Payende Han, Barakzay ve Dildar Han 

gibi nüfuzlu hanların, Timur Şah’ın topçu birlikleriyle kuvvetlendirdiği 10.000 kişilik ordusuna 

katılmasıyla zayıflayan ve ağır bir hezimete uğrayan isyancılar dağılmış, liderleri Abdulhalik Han 

esir edilmiştir. Savaş sırasında kendi tarafına geçen hanları ödüllendiren Timur Şah, Kandahar’a 

giderek kalan muhalifleri de idam ettirmiştir. Bu isyan neticesinde Dürrânîler’e güveni azalan 

Timur Şah, devletin önemli kademelerine isyanda kendisine başından beri yardım eden Hazara 

ve Kızılbaşlardan kişileri buraya tayin etmiştir. Yaşanan savaş Timur Şah’ın birliklerini ve hazineyi 

Kâbil’e taşıması kararının isabetli olduğunu göstermiştir. Zira Dürrânîler’in bu şehirdeki 

nüfuzunun azlığı isyanın başarısız olmasına önemli ölçüde etki etmiştir. Bu isyan hareketinden 

sonra Timur Şah 1776 yılında Kâbil’i resmen başkent ilan etmiştir. Başkentin Kandahar’dan 

Kâbil’e taşınmasının nedenlerinden biri de Timur Şah’ın Hindistan’a yapmak istediği seferlerdir.72 

Timur Şah, babası Ahmed Şah’tan kalan büyük imparatorlukta emniyeti sağlamak amacıyla, 

1772-1774 yılları arasında kuzey Hindukuş’ta bulunan Kubat Han ve çevre emirliklerin çıkardığı 

ayaklanmayı bastırarak kontrolü eline almıştır.73 Diğer yandan Timur, Pencâb’ta çıkan 

ayaklanmayı bastırmak için Afgan valilerinden gerekli mali desteği karşılamak istemişse de Sind 

valisi bu talebe karşı çıkmıştır. Bunun üzerine Abdülhalik ve diğer hanlıklar, Timur’un oğlu 

Hümayûn’un elinde bulunan Kandahar’ı işgal edip başkent Kâbil’e doğru harekete geçmişlerdi. 

Timur’un birlikleri, bu sırada Kuzey Hindukuş’ta seferde olduklarından Kızılbaş hanlarının 

yardımıyla Kâbil ve Gazne arasında kalan bölgedeki savaşta Sind valisi Abdülhalik’in ordusu 

durdurulmuş ve Abdülhalik mahkûm edilmiştir. Timur Şah ayrıca Sind valisini destekleyen 

hanları cezalandırarak vergiye tabi tutmuştur.74 

Timur Şah’ın katı siyaseti hanlıklarla arasının daha kötü olmasına neden olmuştur. Timur Şah, 

ülkesinde isyan ihtimallerini önlemek ve huzuru tekrar sağlamak için sorunları olanları saraya 

davet etmiştir. Gılcaylardan Eşref Şah’ın oğlu Muhammed Emin Han, Timur Şah’ı sarayda ziyaret 

etmiştir. Timur Şah, Muhammed Emin Han’a eskiden hâkimiyetlerinde olan Kalat-ı Gılcaî’nin 

idaresini tekrar vermiştir. Böylelikle Gılcayların isyan etme ihtimalini ortadan kaldırmıştır.75 

İç karışıklıkları bastıran Timur Şah, devlet yönetiminde de kalıcı değişiklikler yapmayı 

hedeflemiştir. Herat Valiliği zamanında Babür ve İran yönetiminin yaşadığı aşiret kaynaklı iç 

 
72 Orhan, Yazıcı. Timur Şah Dürrani. Malatya: Yılmaz Yayıncılık, 2017.123; M. Muhammed Sadık Ferheng, Afganistan 

der penç karn-ı ahir I, (Meşhed: 1371), 151. 
73 Gubar, Afganistan Dar masir-i Tarih I, 477.   
74 Hüseyni, II. Abdülhamid Döneminde… 7. 
75 Orhan, Yazıcı. Timur Şah Dürrani. Malatya: Yılmaz Yayıncılık, 2017. 123. 



Malazgirt Tarih Araştırmaları Dergisi, 1(Mayıs 2025) 

69 
 

karışıklıklardan önemli dersler çıkaran Timur Şah, babası Ahmed Şah’ın savaş zamanında 

biatlarını almak koşuluyla serbest bıraktığı aşiretlerin gücünü azaltarak Ahmed Şah döneminin 

tam tersi bir devlet anlayışını benimsemiştir. Göçebe yaşayan Sünni Dürrânî aşiretlerinin yerine 

yerleşik yaşayan Tacik, Hazara ve Kızılbaş gibi kabilelerle iş birliği yaparak selefi Ahmed Şah’ın 

kurduğu kabileler federasyonu sisteminden memnun olan Dürrânî aşiretlerine üstünlük 

sağlamıştır.76  

Bu tarihî ve coğrafi temeller, Herat’ın sadece bir yerleşim alanı değil, aynı zamanda siyasi 

krizlerin ve güç mücadelelerinin merkezinde yer alan bir şehir olarak şekillenmesine neden 

olmuştur.  

3.Timur Şah Sonrası Afganistan’da Taht Mücadeleleri ve Merkezi Otorite 

Sorunu 

Timur Şah Kandahar’dan Kâbil’e başkenti taşımakla iktidarda söz sahibi olmak isteyen kişileri 

merkezden uzaklaştırmıştı. O döneme kadar hükümet işlerinde olan aşiret reislerinin yerine 

işinin ehli olan kişileri görevlendirerek kendisine sadık bürokratik bir zümre oluşturmayı 

başarmıştı. Ancak hükümette yapmış olduğu değişiklikler ile merkezi bir devletin temelini atmış 

olsa da oğullarını vali olarak diğer şehirlere tayin etmesi, merkezi otorite üzerinde yeni bir 

tehdidin oluşmasına zemin hazırlamıştı. Valilik yapan şehzadelerin askeri güç bulundurma, vergi 

toplama yetkilerine sahip olmaları kendilerinin bağımsız hareket etmelerine sebep olmuştu. Bu 

durum da her ne kadar merkezi idare aşiret reisleri ve hanların uzaklaştırılmasıyla 

güçlendirilmeye çalışılmışsa da şehzadelerin vali olarak tayin edilmeleri mevcut merkezi idareyi 

zayıflatmasına sebep olmuştu. 

Afganistan’da yirmi yıl hükümdarlık yapan Timur Şah, herhangi bir veliaht tayin etmeden 1793 

yılında Peşâver’de vefat etmişti.77 Timur Şah iktidarda iken oğullarından Şehzade Hümayûn 

Kandahar’da, Şehzade Mahmud Herat’ta, Şehzade Abbas Peşâver’de, Şehzade Zaman 

Kâbil’de, Şehzade Şücaü’l-mülk Gazne’de ve Şehzade Kühendil Keşmir’de valilik görevlerinde 

bulunuyorlardı.78 Timur Şah’ın beklenmeyen ölümü üzerine oğulları arasından kimin Kâbil’de 

saltanat tahtına çıkacağı konusu Afganistan tarihinde yeni bir dönemi başlattı. Onun veliaht tayin 

etmeden ölümü ve birden çok şehzadenin tahtta hak iddiasıyla ortaya çıkmasıyla Afganistan’da 

aynı zamanda iç buhran dönemi olarak adlandırılacak olan taht kavgalarının yaşanmasına sebep 

oldu.  

Timur Şah’ın 33 oğlu arasından veliaht göstermeden ölmesi, Afganistan’ı iç buhrana 

sürüklemişti. Timur Şah öldükten sonra Kâbil valisi olan oğlu Şehzade Zaman, bir yandan 

babasının defin işleriyle uğraşırken diğer yandan kardeşlerini başkente davet etmişti.79 Bu 

sırada oldukça nüfuz sahibi olan Feyzullah Han, Payende Han, Abdülgaffar Han, Feth Han gibi 

devletin ileri gelenleri de desteklemiş oldukları şehzadelere mektuplar yazarak onları merkeze 

çağırmışlardı. Şehzadelerden Kandahar valisi Hümayûn ile Herat valisi Mahmud bu davete 

icabet etmediler. Kâbil’de yapılan toplantı neticesinde Barakzaylardan Payende Han’ın da 

aralarında bulunduğu bazı devlet adamlarının tam desteğini alan Şehzade Zaman, 23 Mayıs 

 
76 Orhan, Yazıcı. Timur Şah Dürrani. Malatya: Yılmaz Yayıncılık, 2017. 115-143. 
77 Ferheng, Afganistan der penç karn-ı ahir-I, 181. 
78 Feyz Muhammed Katib, Sirâc’üt-Tevarih (Kabil: 1952), 1/46-47. 
79 Gubar, Afganistan Dar Masir-i Tarih-I, 379; Muhammed Nabi Serveri, Tarih-i Muasır-ı Afghanistan (Kabil: 2010), 

20. 



Malazgirt Tarih Araştırmaları Dergisi, 1(Mayıs 2025) 

70 
 

1793’te tahta çıktı. Zaman Şah’ın ilk icraatı ise merkezde toplantıya katılan kardeşlerini 

Bâlâhisar’da hapsetmek oldu.80 

Kâbil’de Şehzade Zaman’ın “Şah” ilan edilmesine ilk itiraz Kandahar valisi Şehzade Hümayûn 

ve Herat valisi Mahmud’dan geldi. Her iki şehzade de kardeşleri Zaman’ın Şahlığını kabul 

etmediler. Üstelik Şehzade Hümayûn kendisini Kandahar’da Şah ilan etti.81 Bu olay Afganistan 

tarihinde yaklaşık 40 yıl sürecek taht kavgalarını ve büyük bir iç buhran dönemini de birlikte 

getirdi. Zaman Şah saltanatı ele aldıktan sonra kardeşlerine sulh yapmak amacıyla mektup 

göndermiş ancak şehzade Hümayûn, babası Timur Şah tarafından Kandahar valiliğine 

atandığını ve buranın kendisine ait olduğunu, Zaman Şah’ın şahlığını da tanımadığını belirtmişti. 

Bunun üzerine Zaman Şah, Payende Han öncülüğündeki ordusunu Kandahar üzerine sevk 

ederek kardeşi Hümayûn’u buradan çıkardı ve yerine henüz yedi yaşında olan kendi oğlu 

Kayser’i Kandahar valisi tayin etti.82 

Kandahar’ın kolaylıkla ele geçirilmesi ve Hümayûn’un işbaşından uzaklaştırılması üzerine Herat 

valisi Mahmud, Zaman Şah’a haber göndererek af dilemiş ve itaatini bildirmişti. Böylece kısa 

süre içerisinde Afganistan’ın tamamında iktidarını sağlayan Şehzade Zaman, hemen 

Afganistan’ın en büyük gelir kaynaklarından olan Pencâb vilayetindeki meselelere eğilmeye 

başladı. Buraya bir sefer yaparak bölgede zayıflayan hâkimiyetini perçinlemeyi 

hedeflemekteydi. Ancak Hindistan hâkimiyeti için Peşâver’e doğru hareket ettiği sırada kardeşi 

Hümayûn’un tekrar Kandahar’a gelerek şehrin hâkimiyetini ele geçirdiği haberini aldı. Aynı anda 

Buhara Emiri de Belh’i işgal etmiş ve bölgedeki diğer hanlıkları isyana teşvik etmişti. Bunun 

üzerine Zaman Şah Hindistan seferini erteleyerek Kandahar üzerine yürüdü ve Hümayûn’u 

yakalatıp gözlerine mil çektirdi.83 Bu haber üzerine Buhara Emiri, Zaman Şah’ın bölgeye bir 

sefer yapmasından çekinip Belh’i terk etti.84 

Timur Şah’ın ölümünden istifade eden Sind ve Pencâb zemindarlarının isyanını bastırmak ve 

bölgede tekrar Afgan hâkimiyetini sağlamak amacıyla 1794 yılında harekete geçen Zaman Şah, 

bu defa Herat valisi olan kardeşi Şehzade Mahmud’un isyan haberini aldı. Muhammed Han 

Alizay’ın desteğiyle Kandahar’a gelen Şehzade Mahmud buranın hâkimiyetini ele geçirmişti. Bu 

haber üzerine Zaman Şah, Sind zemindarını vergiye bağlayarak Kandahar’a döndü. Kandahar 

yakınındaki iki kardeşin kuvvetleri Girişk önlerinde karşı karşıya geldi. On beş gün süren çetin 

bir savaştan sonra Mahmud büyük bir mağlubiyete uğradı ve Ferah vilayetine çekildi. Zaman 

Şah tarafından takip edilince Herat kalesine sığınan Mahmud, validesi vasıtasıyla Zaman 

Şah’dan af diledi ve tekrar Herat valiliğine atandı.85Şehzade Mahmud’un valisi bulunduğu Herat 

vilayeti Afganistan’ın batısında yer alması ve İran ile sınır teşkil etmesi bakımından oldukça 

önemliydi. Şehzade Mahmud’un Afganistan tahtına olan ilgisi bu şehri oldukça önemli bir 

noktaya taşımıştı.  

Afganistan’da bir kez daha istikrarı sağlayan Zaman Şah, 1795’te Pencâb’a girdi. Buradaki isyanı 

bastırdıktan sonra bir süreden beri Sihlerin tehdidi altında bulunan Lahor üzerine yürüdü. 

1797’de Lahor’da tekrar hâkimiyet sağlayan Zaman Şah, bölgede yaşayan Müslüman ahalinin 

takdirini kazandı. Bu sırada Marataların çıkardığı isyan sebebiyle Delhi Sultanı, Zaman Şah’a bir 

 
80 Ferheng, Afganistan der penç karn-ı ahir-I, 191-193. 
81 Habibullah Refi, Tarih-i Fişurdai Afghanistan (Pişaver: 1999), 42. 
82 a.mlf., Tarih-i Fişurdai Afghanistan (Pişaver: 1999), 42. 
83 Ferheng, Afganistan der penç karn-ı ahir I, 198. 
84 Gubar, Afganistan Dar masir-i Tarih I, 489. 
85 Hüseyni, II. Abdülhamid Döneminde…,11.  



Malazgirt Tarih Araştırmaları Dergisi, 1(Mayıs 2025) 

71 
 

mektup göndererek ondan yardım istedi. Zaman Şah, Hindistan’a ikinci seferini düzenlemek 

için İngilizlere Delhi’ye gireceğini bildirdi. Bu olay bir süreden beri dikkatlerini Kuzey Hindistan’a 

hasreden İngilizleri oldukça rahatsız etti.86 

Zaman Şah’ın Hindistan’a yapacağı seferden rahatsız olan İngilizler, Herat’ta bulunan şehzade 

Mahmud’u kışkırtarak onun tekrar ayaklanmasını sağladılar. Bu haber üzerine Zaman Şah, 

derhal Lahor’dan Kandahar’a döndü ve Herat üzerine bir kez daha sefer yapmak üzere askerî 

hazırlıklara girişti. Eylül 1797’de Herat yakınlarında kardeşi Mahmud’un ordusunu mağlup etti. 

Mahmud ve oğlu Kâmuran, Zaman Şah’ın elinden kaçarak İran’a sığındılar. Buradan destek alan 

Mahmud bir kez daha Herat üzerine yürüdüyse de tekrar mağlup oldu. Bu defa Buhara 

Emirliği’ne sığınmak zorunda kaldı. Ancak Buhara Emiri, Zaman Şah’ın tehditleri sebebiyle 

Şehzade Mahmud’u Buhara’dan çıkarttı ve Mahmud İran’a sığınmak zorunda kaldı.87 

Zaman Şah, Herat’ta Şehzade Mahmud’un isyanını bastırdıktan sonra bir kez daha Hindistan’a 

yöneldi. 1798 yılı başlarında Peşâver’den Lahor’a geçen Zaman Şah, bölgenin zemindarlığını 

Sihlerin lideri Ranjit Singh’e vererek bölgede istikrarı sağladı. Böylece hem Afganistan’da hem 

de Kuzey Hindistan’da hâkimiyetini perçinleyen Zaman Şah, bütün ilgisini Hindistan’daki 

gelişmelere çevirdi.88 Bu durum Kuzey Hindistan’da hâkimiyet tesis etmeye çalışan İngilizleri 

oldukça tedirgin etti. Hindistan genel valisi Lord Wesley, İran’da bulunan diplomat Mehdi Han 

üzerinden harekete geçti. Zaman Şah’ın Lahor’daki Şiî ahaliye zulüm ettiğine dair dedikoduları 

Kaçar hükümdarı Muhammed Şah’a iletti. Bu yalan haberlere inanan Muhammed Şah derhal 

İran’da bulunan Şehzade Mahmud’a destek vererek onu bir kez daha Herat üzerine sevk etti. 

Şehzade Mahmud’un güçlü bir kuvvetle Herat’a ilerlediği haberini alan Zaman Şah, Hindistan 

seferini yapmadan Herat’a geri dönmek zorunda kaldı.89 Şehzade Mahmud eliyle Herat 

üzerinde uygulanan baskı sebebiyle Zaman Şah’ın Hindistan seferi tamamen imkânsız hale 

getirilmiş böylece bölgede İngilizler lehine bir durum oluşturulmuş oldu.90 

Zaman Şah, İran’ın desteğini alarak Herat üzerine ilerleyen Şehzade Mahmud ile ilgili olarak 

derhal Kaçar sarayına elçi gönderdi. Yapılan görüşmelerde her iki tarafın da savaştan yana 

olmadığı ve Kaçar hanedanlığının Şehzade Mahmud’u Herat valisi olarak görmek istediği 

Zaman Şah’a bildirildi. Bunun üzerine iki devlet arasında birbirlerinin iç işlerine karışmama 

yönünde bir anlaşma tanzim edildi. Zaman Şah’ın İran’ın desteğini alan Şehzade Mahmud’un 

Herat seferini diplomasiyi kullanarak engellemiş olması büyük bir başarıydı. İngilizler, İran ile 

Afganistan arasında bir dostluk antlaşmasının imzalanmasından oldukça rahatsız olmuşlardı. 

Batıda rahat bir nefes alacak olan Afganistan’ın Hindistan’a yönelebileceğini bilen İngilizler, 

1800 yılında İran’a bir elçi göndererek, İran ile bir ittifak antlaşması zemini aradı. İki devlet 

arasında ve 1801 tarihinde aşağıdaki maddeleri içeren bir antlaşma imzalandı.  

Bu anlaşmaya göre; 

• Afganistan Hindistan’a müdahale edecek olursa İran ordusu Afganistan’a girecek ve bu 

bölgeyi tahrip edecektir, 

• Afganistan ile İran arasında yapılacak olan bir dostluk anlaşmasında İngiltere’ye karşı bir 

saldırı olmayacağının teminatı verilecek, 

 
86 Gubar, Afganistan Dar masir-i Tarih I, 489. 
87 Yazıcı, Modern Afganistan’ın Kuruluşu, 32-33. 
88 Ferheng, Afganistan der penç karn-ı ahir I, 201. 
89 a.mlf., Afganistan der penç karn-ı ahir I, 204. 
90 Mahmud Mahmud, Tarih-i Revabit-i Siyasi-i İran ve İngiltere der Karni Nuzdahum (Tahran: 1949), 11. 



Malazgirt Tarih Araştırmaları Dergisi, 1(Mayıs 2025) 

72 
 

• Fransa veya Afganistan İran’a herhangi bir saldırıda İngiltere İran’a yardımda bulunacak,  

• İngiltere’nin İran ile savaşan devletlerle barış yapması durumunda bu devletlerle İran’ı da 

barıştıracak, ancak bu barışı sağlayamazsa İran’a sağladığı yardımı kesmeyecektir, 

• Fransızlar İran’a ait ada ve kıyıları ele geçirmek isterse İngiltere buna karşı yardımda 

bulunacak ve İran, Fransızlara ticari amaçlı hiçbir yer vermeyecektir.91 

Zaman Şah hükümranlığı döneminde selefi Timur Şah’ın merkezi otoritenin güçlendirilmesine 

ilişkin hamlelerini devam ettirerek vezirlik makamına o vakte kadar bu görevde kendilerinden 

biri olmasına alışkın Dürranî aşiretinden birini getirmek yerine Sadozay aşiretinden Rahmetullah 

Han’ı getirmişti. Zaman Şah’ın bu tutumuna öfkelenen Dürranî Aşireti Rahmetullah Han’ı 

öldürmeye ve Zaman Şah’ı tahttan indirerek yerine bu dönemde Peşâver valisi olan Şehzade 

Şücaü’l-mülk’ü getirmeyi planlamışlarsa da Rahmetullah Han’ın bu durumu haber almasıyla 

suikast girişimleri başarısız olmuştu. Zaman Şah, kendisine karşı gelişen muhalefetin liderlerini 

saraya davet etmiş ve Barakzayların meşhur liderleri Payende Han da dâhil hepsini 

öldürtmüştür. 

Bu sırada Zaman Şah’a karşı ciddi bir muhalefet bloğu ortaya çıkmıştı. Zaman Şah’ın Horasan 

hâkimiyetine darbe indirmek isteyen Kaçarlar ile Kuzey Hindistan’a düzenlediği seferlere karşı 

çıkan İngilizler tarafından kurulan “Zaman Şah karşıtı cepheye” şimdi Şehzade Mahmut ve 

Şehzade Firuzeddin de dâhil olmuştu.92 Payende Han’ın öldürülmesiyle birlikte bu cepheye 

Payende Han’ın oğlu Feth Han ve kardeşleri de katılmış oldu.93 Şehzade Mahmud, Kâbil’de 

Zaman Şah’a karşı gelişen muhalefeti çok iyi değerlendirdi. Firuzeddin Mirza’nın maddi desteği 

ile hazırlanan kuvvetler Kâbil üzerine yürüdü. 25 Haziran 1801’de Zaman Şah tahttan indirildi 

ve gözlerine mil çekildi.94 Kâbil’de Şah ilan edilen Mahmud, özellikle İngilizler ve İran’ın desteği 

ile kısa sürede Afganistan’da hâkimiyetini sağladı.95 Böylece İngilizler, İran’ın da yardımıyla 

Kuzey Hindistan üzerinde ciddi tehdit gördükleri Zaman Şah’ı iktidardan uzaklaştırmış, kendileri 

ile uyumlu çalışacak birini Afganistan tahtına geçirmiş oldular. 

Mahmud Şah, kendisine tahta çıkmasında yardımcı olan Payende Han’ın oğulları Feth Han ve 

Ekrem Han’ı vezir tayin edip, Şir Muhammed Han ve Molla Muhammed Seyyid Han’a da devlet 

işlerinde görevler vererek kendi kadrosunu oluşturmaya çalışmıştı. Herat valiliğine Şehzade 

Firuzeddin’i, Keşmir valiliğine Zaman Şah döneminde hapiste bulunan Abdullah Han’ı tayin 

etmişti. Bu hanlara güvenen Mahmud Şah, devlet işlerini aksatarak zevk-ü sefaya dalmış ve bu 

durum Afgan halkının tepkisine neden olmuştu. Mahmud Şah’ın iktidarında Afganistan siyasi ve 

ekonomik olarak çöküş dönemine girdi. İranlılar 1803’te Horasan’ı, Rusya ise Merv şehrini zapt 

ettiler. Bu durumdan faydalanan ve Pencâb bölgesinde etkin bir güç olan Sihler, isyan ederek 

bağımsız davranmaya başladılar.  

Mahmud Şah’ın Afganistan’daki kötü yönetimine Peşâver valisi Şücaü’l-mülk isyan etti. Mahmud 

Şah’ın saltanatını ortadan kaldırmak için Abdurrahman Han öncülüğündeki Gılcay ordusuyla 

önce Gazne ve Logar’ı ele geçiren Şücaü’l-mülk, ardından Kâbil üzerine yürüdü. Ancak 

Mahmud Şah ile Kâbil yakınlarında giriştiği iki savaşı da kaybetti. Ordusundan altı bin kişi bu 

 
91 Orhan Yazıcı, Afganistan’da İngiliz-Rus Nüfuz Mücadelesi (1800-1921), (Malatya: 1996), 41. 
92 J. B. Kelly, Britain and the Persian Gulf 1795-1880, (Oxford: 1968), 69. 
93 Yazıcı, Afganistan’da İngiliz-Rus Nüfuz Mücadelesi (1800-1921), 47. 
94 Fazlullah Kavari, Târik-e Du’l-Qarnayn, (Tahran: 2001), 2/172-173. 
95 Ferheng, Afganistan der penç karn-ı ahir I, 213. 



Malazgirt Tarih Araştırmaları Dergisi, 1(Mayıs 2025) 

73 
 

savaşlarda öldürüldü. Şücaü’l-mülk, bu başarısız girişimi sonucunda Peşâver hâkimiyetini de 

kaybetti.96 

Afganistan’da halk keyfi hareket eden Mahmud Şah’ın iktidarından büyük rahatsızlık duymaya 

başlamış, buna bir de 1804’te meydana gelen Sünni-Şii mezhep çatışmaları eklenince Mahmud 

Şah’ın saltanatının sonu görülmüştü. Afganistan’daki kargaşaya son vermek için büyük 

mücadele veren Feth Han, her ne kadar bu çatışmaları durdurmaya çalışmışsa da onun 

Bamiyan’a gidişini fırsat bilen halk, Bâlâhisar sarayının etrafını sararak isyan etti. Bu isyan 

üzerine halkın ve devlet ileri gelenlerinin çoğunluğu Şücaü’l-mülk’ün tarafına geçti. Şücaü’l-

mülk bu davete hemen cevap verdi ve Kâbil önlerine geldi. Bu durumu haber alan Feth Han 

şehre geldiyse de Şücaü’l-mülk’e karşı yenildi. Zaferin ardından Bâlâhisar’a giren Şücaü’l-mülk, 

Mahmud Şah’ı tahttan indirip hapsederek tahta çıktı.97 

Şücaü’l-mülk tahta geçince ilk iş olarak kendi devlet erkânını oluşturmak üzere harekete geçti. 

Şir Muhammed Han’ı vezir tayin ettikten sonra Afganistan iç huzurunu sağlamak üzere 

aralarında husumet bulunan Sadozay ve Barakzay ailelerinin ileri gelenlerini topladı. Sabık Vezir 

Feth Han affedildi.98 Ancak buna rağmen Feth Han, Şücaü’l-mülk’ü tahttan indirip onun yerine 

Kandahar valiliğinde bulunan Zaman Şah’ın oğlu olan Kayser’i isyana teşvik etti. Kandahar’da 

bağımsızlığını ilan eden Kayser, Kâbil’e doğru yürüdü. Ancak Kayser’in ordusunda yer alan 

Feyzullah Han’ın Şücaü’l-mülk’ün tarafına geçmesiyle Kayser ve Feth Han, Kandahar’a geri 

dönmek zorunda kaldılar.  

Feth Han’ın isyanının bastırılmasından sonra Şücaü’l-mülk’ün veziri Şir Muhammed Han ile arası 

bozulmuştu. Bu iki güçlü devlet adamı ittifak ederek Şücaü’l-mülk’ün yerine iktidara hanedanın 

diğer üyelerinden birini getirmek için harekete geçtiler. 1808 yılında Kayser Han tekrar 

ayaklandı ancak başarılı olamadı. Bu ayaklanmada Şir Muhammed Han hayatını kaybetti. Şir 

Muhammed Han’ın ölümü üzerine Keşmir valisi olan Ata Muhammed Han isyan etti. Diğer 

taraftan Kandahar’da bulunan sabık hükümdar Mahmud Şah, Feth Han’ın desteğiyle 

Kandahar’da kendisini yeniden şah ilan etti. İki ateş arasında kalan Şücaü’l-mülk önce Kandahar 

üzerine yürüdü ve şehri ele geçirdi. Mahmud Şah ile Feth Han bu harekâttan kaçarak canlarını 

kurtarmayı başardılar.99Şücaü’l-mülk daha sonra Şir Muhammed’in oğlu Ata Muhammed’in 

isyanını bastırmak için Peşâver’e gidip bu isyanı da bastırdı.  

4. Büyük Güçler Arasında Sıkışan Herat: İngiltere, İran ve Rusya’nın Etkisi 

Afgan yönetiminin iç buhran döneminde Avrupa’da bölge tarihini yakından ilgilendiren birtakım 

gelişmeler yaşanmıştı. Bu yıllarda Avrupa’da Napolyon’un agresif politikası ve Çar I. Petro’dan 

bu yana güneye yayılmak isteyen Rusya’nın etkinlikleri ile bu bölge önemli güç mücadelelerinin 

yaşandığı bir saha haline gelmişti. Hindistan’da etkinliğini arttırmak ve İngilizleri bu bölgeden 

tamamen çıkarmak isteyen Napolyon bu bölgedeki ortak çıkarlarını göz önünde bulundurarak 

7 Temmuz 1807’de Rusya ile Tilsit Anlaşmasını imzalamıştır.  

 
96 Gubar, Afganistan Dar masir-i Tarih I, 367. 
97 Ferheng, Afganistan der penç karn-ı ahir I, 218; Yazıcı, Afganistan’da İngiliz-Rus Nüfuz Mücadelesi (1800-1921), 

49-69; Hüseyni, II. Abdülhamid Döneminde…,14-16. 
98 Ferheng, Afganistan der penç karn-ı ahir I, 220. 
99 a.mlf., Afganistan der penç karn-ı ahir I, 231. 



Malazgirt Tarih Araştırmaları Dergisi, 1(Mayıs 2025) 

74 
 

Bu anlaşmaya göre;100 Rusya ve Fransa, İngiltere’ye karşı Avrupa’da ve Asya’da birlikte hareket 

edeceklerdi.101 

7 Temmuz 1807’de Rusya ile Fransa arasında imzalanan Tilsit Antlaşmasında öne çıkan 

maddelerden birini İngilizlerin Hindistan’daki sömürgelerine Karadeniz’in kuzeyinden geçip 

Kafkasya, İran ve Afganistan üzerinden ulaşma amacı oluşturuyordu.102 Bu antlaşma üzerine 

İngilizler derhal harekete geçerek hem İran hem de Afganistan ile ittifak antlaşmalarının yolunu 

aramaya başlamışlardı. Bu hususta siyasî temsilci sıfatıyla Mounsturuat Elphistone’u o sırada 

Peşâver’de bulunan Şücaü’l-mülk’e gönderdiler. Ondan Fransa ve Rusya’nın Hindistan üzerine 

yapacakları bir sefere karşı ittifak teklif etmiş ve Hindistan’daki İngiliz varlığının tehlikeye 

düşmesini engellemek istemişlerdi. Şücaü’l-mülk, İngilizlerin Afgan topraklarında hak iddia 

edebilecekleri düşüncesiyle ilkin görüşmek istememiş, daha sonra İngiltere’nin Rusya ve 

Fransa’ya karşı savunma politikası uyguladığını anlayınca 17 Haziran 1809’da Afgan vezirleri 

Muhammed Ekrem Eminü’l-mülk ve Hazinedâr Abülhasan, İngiliz temsilcisiyle görüşerek 

taraflar arasında aşağıdaki maddeleri içeren bir antlaşma tanzim edildi.  

• Bu anlaşmaya göre; 

• Şayet İran veya Fransa, Afganistan sınırlarını taciz ederse Hindistan’daki İngiliz güçleri 

devreye girecektir. 

• Böylece İngilizler ellerinden geldiği kadar savaş masrafını üzerlerine alacaklardır, 

• İki devlet dost kalacak; Afganistan, Fransa’nın sınırına girmesine izin vermeyecek, 

İngiltere ve Afganistan birbirlerinin iç işlerine karışmayacaklar.103 

İngilizler, Hindistan’daki varlığını korumak için Afganistan ile yaptıkları bu antlaşmaya ilaveten 

Pencâb’ta bağımsızlığını ilan eden Ranjit Singh ve İran ile de benzer antlaşmalar yaptı. Bu 

anlaşmalarla kendilerini güvence altına almışlardı.  

Şücaü’l-mülk’ün Peşâver’de olmasını fırsat bilen kardeşi Mahmud, Feth Han’ın liderlik ettiği 

hanların desteğini de alarak önce Kandahar’ı daha sonra da Kâbil’i ele geçirip kendisini şah ilan 

ettirdi. Bu olay üzerine hızla Kâbil’e gelmek isteyen Şücaü’l-mülk, Mahmud’un kuvvetleriyle 

Nemle bölgesinde karşılaştı. Ancak bu savaşta Şücaü’l-mülk’ün komutanı Medet Han 4000 

süvariyle Mahmud’un ordusuna katıldı. Bu olay üzerine Şücaü’l-mülk savaşı kaybedip Peşâver’e 

çekildi. Fakat burada Keşmir valisi tarafından hapsedildi. Daha sonra Şücaü’l-mülk buradan 

kaçarak Hindistan yönetimindeki İngilizlere sığındı. Bu olay İngilizlere Afgan iç işlerine doğrudan 

müdahale etme fırsatı verdi. Bu durum Afganlar ile İngilizlerin karşı karşıya gelmesine neden 

olacak ve yaşanan çatışmalar savaşa dönüşecektir.104 

Şücaü’l-mülk’ü devirerek tahta çıkan Mahmud Şah, devlet yönetimini tekrar Feth Han’a 

bırakmıştı. Feth Han iktidarda söz sahibi olduktan sonra nüfuzunu arttırmak için 18 kardeşini 

Afganistan diğer şehirlerinde valilik görevlerine getirerek kendisinin etkin olduğu bir yönetim 

 
100 Anlaşma maddeleri: 

•Çarlık Rusyası ve Fransa, İngiltere’ye karşı kıta ablukasına katılacak, 

•Çarlık Rusyası Napolyon’un kurmuş olduğu krallıklarla yeni kuracağı Vestfalya Krallığını ve Ren birliğini tanıyacak, 

•Fransa, Prusya topraklarından çekilecek, 

•Fransa ve Çarlık Rusyası, eğer Bab-ı Âli, Fransa aracılığıyla teklif edilen barış şartlarını kabul etmezse, birlikte 

Osmanlı İmparatorluğuna savaş ilan edecekler ve onu aralarında paylaşacaklar. 
101 Olcay Özkaya Duman, “Yakınçağlarda Osmanlı-Fransa İlişkileri ve Fransa’nın Orta-Doğu Diplomasisi”, Mustafa 

Kemal Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi 11, (2009), 530-531. 
102 Fahir Armaoğlu, 19. Yüzyıl Siyasî Tarihi, (Ankara: Timaş Yayınları, 2003), 67.   
103 Serveri, Tarih-i Muasır-ı Afghanistan, 17; Habibi, Coğrafya-yi Tarihi Afghanistan, 398. 
104 Yazıcı, Afganistan’da İngiliz-Rus Nüfuz Mücadelesi (1800-1921), 49-69. 



Malazgirt Tarih Araştırmaları Dergisi, 1(Mayıs 2025) 

75 
 

politikası izledi.105 Feth Han, Belucistan ve Sind gibi isyan çıkaran şehirlerin hâkimiyetini 

sağlayarak halkın güvenini ve sevgisini kazandı. Bu durum Mahmud Şah’ın oğlu Kâmuran’ın 

rahatsız olmasına yol açmıştır. 

5.Kaçar- İngiliz Rekabeti ve Herat Kuşatmaları Üzerinden Afganistan’ın Geleceği 

Bu dönemde Afganistan için bir başka tehdit de İran’da hâkimiyetini perçinleyen Kaçar 

Hanedanlığı olmuştu. Kaçarlar İran’ın bir parçası olarak gördükleri Herat’ta tekrar hâkimiyet 

kurmak istiyorlardı. Feth Ali Han Kaçar, 1816 yılında Hasan Ali Mirza önderliğinde Herat’a asker 

sevk etti. Bu durum Afganlar arasında büyük infial uyandırdı. Herat’da vali olarak görev yapan 

Şehzade Firuzeddin, yaklaşan tehlikeye karşı Mahmud Şah’tan yardım istedi. Mahmud Şah, 

Feth Han ve kardeşlerin Pürdil Han, Şirdil Han, Kühendil Han ve Dost Muhammed Han’ın da 

bulunduğu bir orduyu Herat’a sevk etti. Afgan ordusu 1817’de Herat yakınlarında bulunan İslâm 

Kale (Kâfir Kale) civarında yakaladığı Kaçar ordusunu mağlup ederek Herat’ın işgalini önledi. Bu 

başarı Feth Han ve kardeşlerinin Afgan toplumu içerisindeki şöhretlerini artırdı. Ancak bu başarı 

gerek Şehzade Kâmuran ve gerekse Mahmud Şah’ın etrafındaki devlet ileri gelenlerinde büyük 

bir kıskançlıkla karşılandı. Feth Han, Şah’ın rızası olmadan böyle bir savaşa giriştiği için gözlerine 

mil çekilerek hapsedildi.106 Diğer şehirlerde vali olarak bulunan kardeşleri ise iş başından 

uzaklaştırıldı. Afganistan dâhilinde bu olaylar yaşanırken Kaçarlar Herat şehrini ele geçirdiler. 

Bu oldu-bitti karşısında Mahmud Şah, Kaçarların Herat hâkimiyetini tanımak zorunda kaldı.107 

Feth Han’ın hapsedilmesi üzerine kardeşleri, Mahmud Şah ve Herat’taki Kaçarlı yöneticilere 

karşı büyük bir mücadeleye giriştiler. Feth Han’ın Huzistan valisi olan ve bir müddetten beri 

Keşmir’de hapsedilmiş bulunan kardeşi Dost Muhammed Han, hapisten kaçarak Peşâver’e 

gelip burada Timur Şah’ın oğullarından Şehzade Eyüb’ü “Şah” ilan etti. Dost Muhammed’in 

amacı Afganistan’a dönerek kardeşleriyle birleşmek ve Barakzayları tekrar devlet işlerinde etkin 

kılmaktı. Dost Muhammed’in Peşâver’i ele geçirdiğini duyan Mahmud Şah, torunu olan 

Cihangir’i Kâbil’de bırakıp derhal Gazne’ye geçerek burada Şehzade Kâmuran’ı beklemeye 

başladı. Dost Muhammed Kâbil’in boş olduğu haberini alınca hemen başkent üzerine yürüdü 

ve şehri ele geçirdi. Kâbil’in düştüğü haberini alan Mahmud Şah, otuz bin kişiyle Kâbil üzerine 

yürüdü. Ancak Kâbil’i ele geçiremedi. Bu sırada eski veziri Feth Han’a kardeşlerinin faaliyetlerine 

son vermesini isteyen bir mektup yazmış ancak bu isteğine Feth Han olumlu cevap vermemişti. 

Olumsuz cevap alan Mahmud Şah, Feth Han’ın öldürülmesini emretti.108 Bu olay üzerine Feth 

Han’ın diğer kardeşleri Şirdil Han ve Kühendil Han Kandahar üzerine saldırarak şehri ele 

geçirdiler.109 Mahmud Şah ve oğlu Kâmuran Herat’a kaçtı. Böylece Herat hariç Afganistan’ın 

diğer kısımları Dost Muhammed ve kardeşlerinin eline geçmiş oldu. Bu olay Afganistan tarihinde 

Sadozaylar döneminin kapanıp Barakzaylar döneminin başlamasına sebep oldu. 

XIX. yüzyılın başlarından itibaren İran ve Afganistan üzerinden Hindistan’a inmek isteyen 

Fransa’nın Hindistan ile alakalı amaçları akim kalmışsa da Rusya harekete geçerek Asya’da 

yayılma planlarını uygulamaya koymuştur. İran’a yönelerek 1813 yılında Kaçar ordusunu mağlup 

eden Rusya, bu savaş neticesinde 12 Ekim 1813’te Gülistan Anlaşmasını imzalamıştır. Bu 

anlaşma ile Aras Nehri’ne kadar olan bölge Rusların eline geçmiştir. İngiliz hükümeti, İran’ı Rus 

 
105 Kardeşlerinden Dost Muhammed Huzistan valiliğine, Muhammed Azam Keşmir valiliğine, Kühendil Kandahar 

valiliğine getirilmiştir. 
106 Ferheng, Afganistan der penç karn-ı ahir I, 233-234 
107 Robert Grant Watson, A History of Persia, (Londra: 1866), 180. 
108 Serveri, Tarih-i Muasır-ı Afghanistan, 19. 
109 Ferheng, Afganistan der penç karn-ı ahir I, 235. 



Malazgirt Tarih Araştırmaları Dergisi, 1(Mayıs 2025) 

76 
 

tehdidine karşı korumak ve kendi çıkarları doğrultusunda elde etmiş olduğu nüfuzunu korumak 

üzere 14 Kasım 1814’te İran’daki Kaçar hükümetiyle bir dostluk ve ticaret anlaşması daha 

yapmıştır.  

İngilizlerle imzaladığı bu antlaşmaya110 güvenen İran, Rus Çarı I. Aleksandır’ın ölümü ile ortaya 

çıkan zayıflıktan faydalanmak için Feth Ali Şah önderliğinde Rusya’ya savaş ilan etmiş fakat 

İngilizlerden beklediği desteği alamamıştır.111 

1826 yılında başlayan Rus-İran savaşı, 1828 yılında İranlıların, İngilizlerden bekledikleri yardımı 

alamamaları neticesinde, yenilgiyle son bulmuş ve Rusya 22 Şubat 1828’de Türkmençay 

Anlaşmasıyla İran’ın üzerinde hâkimiyet kurmuştur.112 

Türkmençay Anlaşması 113 ile beraber İranlılar tamamen Rusya’nın etkisi altına girerken, 

İngilizlerin İran’daki itibarları gittikçe azalmıştır. Rusya, Osmanlı Devleti’nin Balkanlar’daki 

isyanlarla uğraşmasını fırsat bilip Kafkaslarda yürüttüğü bu harekâtı başarı ile sürdürerek, bu 

coğrafyadaki dengeleri temelden sarsmıştır. Rusya’nın bu antlaşmayla İran’ı nüfuzu altına alması 

ve Afganistan üzerinden Hindistan’ı tehdit edebilecek bir mevkie gelmesi İngiliz kamuoyunda 

büyük tepkilere yol açmış, Hindistan’daki İngiliz hâkimiyetinin Rus tehdidi ile karşı karşıya 

olduğu fikri yayılmaya başlamıştı.114 

Rusya’nın bölgede nüfuzunu arttırması Hindistan’ı ve Afganistan’ı tehdit edebilecek konuma 

gelmesi İngiliz basınında büyük yankı oluşturmuştur. İngiltere’nin İran büyükelçisi ve tanınmış 

 
110 Anlaşma maddeleri: 

•İranlı’lar herhangi bir Avrupa gücünün İran toprakları üzerinden Hindistan’a sefer yapmalarına müsaade 

etmeyecek,  

•İngilizler, Rusya ile İran arasındaki anlaşmazlıkları halletmek için arabuluculuk yapacak, 

•İngiliz hükümeti, İran devletinin içinde bulunduğu kötü durumdan kurtulmak için İran’a 83.000 sterlin ödeyecektir. 
111 Yazıcı, Modern Afganistan’ın Kuruluşu, 36-37. 
112 a. mlf., Modern Afganistan’ın Kuruluşu, 75. 
113 Okan Yeşilot, “Türkmençay Antlaşması ve Sonuçları”, Türkiyat Araştırmaları Enstitüsü Dergisi, 36, (2008), 184-

199. 

Türkmençay Antlaşması maddeleri: 

1. ve 2. maddesinde bu antlaşmanın; ebedi barış, dostluk ve iş birliği antlaşması olması kabul edilmiştir.  

Antlaşmanın 3. maddesine göre; İran, 6 ay içerisinde Revan ve Nahçıvan Hanlıklarını Rusya’ya bırakmıştır.  

4. maddede, İran ve Rusya arasındaki sınır tespiti yapılırken,  

5. maddede, tespit edilen sınırların kuzeyinde kalan, Kafkas sıra dağları ve Hazar Denizi arasında bulunan bütün 

toprak ve adaların, bu topraklarda yaşayan halkların Rusya İmparatorluğu’na ait olduğu kabul edilmiştir.  

6. maddede İran, Rusya’ya tazminat ödemeyi kabul etmiştir.  

7. maddede Rusya, İran Veliahdı Abbas Mirza’yı önce veliaht, tahta çıkmasından sonra da hükümdar olarak 

tanıyacaktır.  

8. maddeye göre, Hazar’da her iki devletin de ticaret gemileri yüzebilecek, fakat yalnızca Rusya’nın savaş gemileri 

bulunabilecektir.  

9. maddede karşılıklı elçilerin kabulü ve ağırlanması yer alırken,  

10. maddede karşılıklı ticaretin geliştirilmesi ve ticaret ataşeliklerinin kurulması karar altına alınmıştır.  

11. maddede, ‘savaştan önce yarım kalan işler adaletle halledilecek ve daha önceden var olan alacaklar ilgili 

hükümet tarafından ödenecek’ hükmü yer almıştır.  

12. maddeye göre, taşınmaz malları bulunanlar üç yıl süre zarfında bunları değiştirmeli ya da satmalıdır. Sadece, 

Revan eski Serdarı Hüseyin Han ile kardeşi Hasan Han ve Nahçıvan eski Hâkimi Kerim Han bu haktan mahrum 

edilmiştir.  

13. maddeye göre, her iki taraftan da esir düşenlerin tamamı dört ay içerisinde serbest bırakılacaktır.  

14. madde ise, her iki devlete sığınanlarla ilgilidir. Rusya’nın tasvip etmediği kişilerin İran tarafından, belli bölgelere 

(Karabağ ve Nahçıvan) yerleşmesine izin verilmeyecektir. 

15. maddeye göre, Güney Azerbaycan’da yerleşen ahalinin istedikleri takdirde Rusya’ya göçebilecekleri ve bunlara 

müsait imkânlar yaratılacağı ifade edilmiştir.  

16. maddede ise, bu antlaşmanın Rusya İmparatoru ve İran Şahı tarafından imzalanması ve bir an önce her yere 

duyurulması karar altına alınmıştır 
114 Barthold, “Herat ve Herirud Boyu”, 27. 



Malazgirt Tarih Araştırmaları Dergisi, 1(Mayıs 2025) 

77 
 

diplomatlarından Sir John McNeill, Hazar Denizi’ne hâkim olan ve İran’ı işgal eden Rusların, 

Hindistan’a kadar ulaşma amacında yolun yarısını çoktan kat ettiğini vurguladığı makalesiyle, 

İngiliz hükümetini Rusların Asya politikasına karşı harekete geçirmeye zorlamıştır.115 

Yapılan Türkmençay antlaşmasıyla İran’da nüfuzu artan Rusya, Tahran’daki büyükelçileri Kont 

Simonic vasıtasıyla Türkistan ve Afganistan yönünde ilerlemek için İran’ı Herat üzerine sefer 

düzenlemesi için teşvik etmeye başlamıştır. Kont Simonic İran veliahdı olan Abbas Mirza 

vasıtasıyla İran hükümetine eğer İran, Herat ve Merv istikametinde ilerlerse kendilerine yardım 

edeceklerini ve almakta oldukları savaş tazminatından vazgeçebileceklerini bildirmişlerdi. İran 

Hükümeti Rusların sunduğu bu tekliflerini kabul ederek Herat’ı ele geçirmek için savaş 

hazırlıklarına başlamıştır. 116 

Bu dönemde Afganistan’da iktidarda Barakzaylar olmasına rağmen Herat Sadozaylardan 

Mahmut Şah’ın oğlu Kâmuran tarafından idare edilmekteydi. Rusya’nın desteğini alan İran, 

Türkistan ve Afganistan istikametinde ilerlemeye başlamıştı. Kafkaslar, İran ve Türkistan 

bölgelerinde Rusya’nın ilerlemesi Rus nüfus sahasını Hindistan’a kadar ilerletmiş, bu durum da 

o dönemde Hindistan’ı ellerinde bulunduran İngilizleri rahatsız etmişti. Rusların ilk amacı 

Afganistan’ın stratejik açıdan büyük ehemmiyeti olan Herat şehrini almaktı. Bu emellerini 

gerçekleştirebilmek için Ruslar, İran’ı kullanmaya başlamışlardı. 1833’te Rusların desteğini alan 

İran, Herat üzerine yürümüş ve şehri kuşatmıştır. İngilizler bu haberi aldıktan sonra Afganistan’ın 

müttefiki olduğunu göstermek için Afgan ordusuna silah ve teçhizatın yanında mahir subaylarını 

da göndermiştir.117Bu sırada Abbas Mirza’nın ansızın ölümü nedeniyle kuşatma kaldırılmış ve 

İran ordusu geri çekilmek zorunda kalmıştır. Ancak Rusya, Herat’ı almaktan vazgeçmeyecek ve 

İran’ı sürekli burayı almaya teşvik edecektir.118 

Barakzay aşiretinden Dost Muhammed’in başa geçmesi ile Sadozaylı Mahmud Şah ve oğlu 

Kâmuran Herat’a kaçmış ve bu bölge Afgan ve İran devleti arasında özerk bir bölge olarak 

kalmışsa da bölgede Afgan devletinden ziyade İran nüfuzu bulunmaktaydı. On yılı aşkın süredir 

İranlıların kesin nüfuzu altında bulunan Herat’ta ve Horasan’ın birçok yerinde İran karşıtı 

rahatsızlık artmaya başlamıştı. 1830 yılında İran Şahı Feth Ali Şah, İngilizlerin bölgedeki 

endişelerinin, dolayısıyla bölgedeki etkin hamlelerin önüne geçebilmek için Azerbaycan’da 

bulunan önemli liderlerden Abbas Mirza’yı Herat’ı almak ve Horasan bölgesindeki taşkınlıkları 

bastırmak için görevlendirmiştir. İngilizler ise Herat bölgesinin Rusya ile İran arasında özerk bir 

tampon bölge olarak kalmasını istemekteydi.119 

İngilizler, Rus-İran yakınlaşmasını kendi çıkarlarına karşı bir hareket olarak değerlendirmişlerdi. 

Bundan dolayı Hindistan’ın müdafaasının sağlamak amacıyla faaliyetlerinin merkezini İran’dan 

Afganistan’a taşımışlardı. İngilizler ayrıca Hive Hanlığı ile de dostluk ilişkilerini geliştirerek, 

Rusya’nın Hindistan’a ilerlemesine engel olmaya çalışmak istemişlerdi. Türkistan’daki devletler 

ile İngilizler, subayları olan Yüzbaşı Arthur Conolly ile Yüzbaşı Aleksander Burnes’i fahri elçileri 

olarak 1832’de İran, Türkistan Hanlıkları ve Afganistan’ı ziyarete göndererek İngiliz nüfusunun 

yayılmasını sağlamak istemişlerdi.120 

 
115 Saray, Afganistan ve Türkler, 23. 
116 a. mlf., “Türkistan’da Rus-İngiliz Rekabeti”, Turkısh Journal of Hıstory 34, (2011), 405. 
117 a. mlf., “Rusya’nın Asya’da Yayılması”, İÜEFTED 10-11, (1981), 289. 
118 a. mlf., “Rusya’nın Asya’da Yayılması”, 290. 
119 Abbas Amanat,“Heratvii Questionof Herat”, 12/219-224. 
120 Ferheng, Afganistan der penç karn-ı ahir I, 256. 



Malazgirt Tarih Araştırmaları Dergisi, 1(Mayıs 2025) 

78 
 

6. Sonuç  

Herat, Afganistan’ın kuzeybatısındaki konumu, tarıma elverişli iklimi, verimli toprakları ve çok 

kültürlü yapısıyla tarih boyunca hem bölgesel hem de küresel güçlerin ilgisini çekmiştir. Jeo-

stratejik üstünlüğü, şehrin farklı dönemlerde pek çok kez el değiştirmesine ve dış güçlerin 

hedefi hâline gelmesine zemin hazırlamıştır.  

1793–1818 yılları arasında Afganistan’da yaşanan şehzade mücadeleleri merkezî otoritenin 

zayıflamasına, yönetimin sık sık el değiştirmesine ve ülkenin siyasi birliğinin sarsılmasına neden 

olmuştur. Bu durum, İngiltere ve Rusya gibi dış güçlerin müdahalesini kolaylaştırmıştır. 

İngilizlerin Hindistan’daki varlığı, Rusya’nın da Türkistan üzerinden Herat aracılığıyla güneye 

inme istekleri Afganistan topraklarını mücadele sahasına dönüştürmüştür. Rusya bu emeli 

doğrultusunda İran’ı Herat üzerine sefer yapması için kışkırtmış, İngilizler ise Herat bölgesinin 

Rusya ile İran arasında tampon bir bölge olarak kalmasını istemişlerdir. Bu devletlerin Herat’a 

yönelik müdahaleleri, yalnızca şehir üzerinde değil, tüm Afganistan’da siyasi istikrarsızlığın 

derinleşmesine yol açmıştır. Herat, bu dönemde hem hanedanlar arası iktidar mücadelelerinin 

hem de uluslararası politik hesapların kesişme noktasına dönüşmüştür.  

1830’lu yıllarda Herat meselesi daha da önem kazanmış; Zaman Şah’ın tahttan düşüşüyle 

Afgan-İran ilişkileri daha da baskın bir hal almıştır. Afgan tahtına Barakzay aşiretinden Dost 

Muhammed Han’ın geçmesiyle veraset sistemi yeniden şekillenmiş ve Dost Muhammed Han 

Afganistan vilayetlerini oğulları arasında paylaştırmıştır. Bu durum hem iç karışıklıkları artırmış 

hem de dış güçlerin müdahalesine uygun bir ortam hazırlamıştır. Aynı dönemde halk, yalnızca 

yönetilen değil, ülkenin savunmasında aktif rol üstlenen bir özneye dönüşmüştür. İngiltere ve 

Rusya’nın yürüttüğü nüfuz mücadelesi, Afgan hanlıkları arasında değişen ittifaklara da yön 

vermiştir. Sonuç olarak, Herat’ın tarihî birikimi ve stratejik önemi, onu Afganistan’ın iç buhran 

sürecinde belirleyici bir unsur haline getirmiştir. 

XIX. yüzyılın ortalarına gelindiğinde Herat, taht mücadelelerinin yanı sıra İngiltere ile Rusya’nın 

nüfuz çatışmalarının da odak noktası hâline gelmiştir. İran ise Herat’ı tarihsel Horasan’ın parçası 

sayarak millî bir meseleye dönüştürmüş, İngiltere ise bu iddiaya karşı çıkarak Herat’ın tarafsız 

bir statüde kalmasında ısrarcı olmuştur. 

Bu gelişmeler, aşiret dengelerini de etkilemiş; özellikle Barakzaylar etrafında şekillenen iktidar 

yapısı, ülke yönetiminde belirleyici olmuştur. Ancak hanedan üyelerinin vilayetlere dağıtılması, 

uzun vadede merkezî yapıyı zayıflatmış ve iç-dış müdahalelerin sürmesine neden olmuştur. 

Herat’ın tarihî birikimi ve stratejik önemi, onu Afganistan’ın iç buhran sürecinde belirleyici bir 

unsur haline getirmiştir. 1834’e gelindiğinde Herat, yalnızca el değiştiren bir sınır şehri değil, 

büyük güçlerin Afganistan siyasetini şekillendirdiği bir merkez konumuna gelmiştir. 

Sonuç olarak Herat, 1793–1834 yılları arasında Afganistan’daki iç buhranın hem odağı hem de 

taşıyıcısı olmuş; sahip olduğu tarihî ve jeo-stratejik yapı nedeniyle yalnızca ülke içi siyaset için 

değil, küresel güç dengeleri açısından da belirleyici bir bölge hâline gelmiştir. Herat XIX. 

yüzyılda İngiltere, Rusya ve İran gibi güçlü devletlerin kendi çıkarları doğrultusunda bir çekişme 

sahasına dönüşmüştür. Bu çekişmeler Afganistan’daki siyasi ve merkezi otoriteyi etkilemiş ve 

bu devletler Afganistan siyasetindeki meselelere doğrudan müdahale etme fırsatını 

bulmuşlardır.



Malazgirt Tarih Araştırmaları Dergisi, 1(Mayıs 2025) 

79 
 

Kaynakça 

Aka, İsmail. Mirza Şahruh ve Zamanı. Ankara: TTK, 1. Basım, 1994. 

Aka, İsmail. Timur ve Devleti. Ankara: TTK, 3. Basım, 2014. 

Alikuzai, Hamed Wahed. A Concise History of Afghanistan in 25 Volumes. Trafford Publishing, 2016.AMANAT, Abbas, 

“HeratviiQuestionofHerat”, Encyclopedia İrannica, C. XII, 2003. 

Armaoğlu, Fahir. 19. Yüzyıl Siyasi Tarihi. Ankara, Timaş Yayınları, 2003. 

Barthold, William. “Herat ve Herirud Boyu.” Makaleler, Cilt III. Çev.  

Bosworth, Clifford Edmund. “Herat.” Historic Cities of the Islamic World. Boston, 2007. 

Bosworth, Clifford Edmund. The History of The Saffarids of Sistan and the Maliks of Nimruz. New York, 1994. 

Cahen, Claude. İslamiyet (Doğuşundan Osmanlı Devleti’nin Kuruluşuna Kadar). Nşr. E. M. Erendar. Ankara, 1990. 

Cohen, Getzel M. The Hellenistic settlements in the East from Armenia and Mesopotamia to Bactria and India. Vol. 

54. Univ of California Press, 2013. 

Cöhce, Salim. “Hindistan’da İlk Türk Hâkimiyeti: Kuşanlar ve Akhunlar.” Türkler, Cilt I. Ankara: Yeni Türkiye yayınları, 

2002. 

Duman, Olcay Özkaya. “Yakınçağda Osmanlı-Fransa İlişkileri ve Fransa’nın Orta-Doğu Diplomasisi.” Mustafa Kemal 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi, Cilt VI, Sayı 11, 2009. 

Durak, Neslihan. Hindistan’a Kuzeyden Yapılan Seferler. Ankara: Avrasya Stratejik Araştırmalar Merkezi (ASAM) 

2000. 

El-Belazurî, Ahmed bin Yahya. Fütuhu’l-Buldan. Nşr. Mustafa Fayda. Ankara, 1978. 

El-Eyyûbî, İsmail b. Ali. Ebu’l-Fida Coğrafyası (Takvim-i Buldan). Nşr. Ramazan Şeşen. İstanbul, 2017. 

Et-Taberî, Cerîr Ebu Ca‘fer Muhammed b. Cerîr. Tarih-i Taberî (Milletler ve Hükümdarlar Tarihi IV). Nşr. Zakir Kadir 

Ugan - Ahmet Temir. Ankara, 1955. 

Fazlı, Mehmet. Afganistan’a Seyahat. Nşr. Ali Ahmetbeyoğlu. İstanbul: Selis Kitaplar, 2008. 

Ferheng, M. Muhammed Sadık. Afghanistan der Penç Karn-ı Ahir I. Meşhed, 1371. 

Feyzî, Muhammed Seydi. Afganistan ve Cihan der Karn-ı Hicdehum ve Nuzdehum. Los Angeles, 2011. 

Gillet, Michael. “Afghanistan.” Journal of the Central Asia Society, Cilt LIII, 1966. London. 

Golombek, Lisa. “The Resilience of the Friday Mosque: The Case of Herat.” Muqarnas I: An Annual on Islamic Art 

and Architecture. Ed. Oleg Grabar. 1. Baskı. New Haven: Yale University Press, 1983, 95–102. 

Gubar, Mir Gulam Muhammed. Afghanistan der Masir-i Tarih I. Kâbil, 2015. 

Habîbî, Abdulhay. Coğrafya-yi Târîḫ-i Afghanistan. Maieand, 2005. 

Hasan-ı Rumlû. Ahsenü’t-Tevârîh. Nşr. Mürsel Öztürk. Ankara, 2006. 

Hüseynî, Muhammed. II. Abdülhamid Döneminde Afganistan’da İngiltere-Rusya Rekabeti ve Osmanlı Siyaseti (1876-

1909). Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi, Osman Gazi Üniversitesi, Eskişehir, 2016. 

Kâtib, Feyz Muhammed. Sîracü’t-Tevârîh, Cilt I. Kâbil, 1952. 

Kavarî, Fazlullah. Târîke-i Dul Karneyn, Cilt II. Ed. Naser Afşarlar. Tahran, 2001. 

Kelly, John Barrett. Britain and the Persian Gulf 1795–1880. Oxford, 1968. 

Khazenî, Arash. “Herat.” Encyclopaedia İrannica, Cilt XIII, 2013. 

Khazenî, Arash. “Herat vii. The Herat Frontier in the Latter Half of 19th and 20th Centuries.” Encyclopaedia İrannica, 

Cilt XII, 2012. 

Konukçu, Enver. “Akhunlar.” Türkler, Cilt I. Ankara: Yeni türkiye Yayınları, 2002. 

Mahmud, Mahmud. Târîḫ-i Revâbıṭ-ı Sîyâsî-i İran ve İngiltere der Karn-ı Nuzdehum, Cilt I. Tahran, 1949.  

Mitchell, Colin Paul. “Herat.” Medieval Islamic Civilization. Ed. Josef W. Meri. Abington: Routledge Press, 2006. 

Mirza, Ali Kuli. Târîḫ-i Vakâ-yı ve Serâviḥ-i Afghanistan. Tahran, 1372. 

Piyadeoğlu, Cihan. Güneş Ülkesi Horasan. 2. Basım. İstanbul: Bilge Kültür ve Sanat Yayınları, 2012. 



Malazgirt Tarih Araştırmaları Dergisi, 1(Mayıs 2025) 

80 
 

Refî, Habibullah. Târîḫ-i Fişurda-i Afghanistan. Pişavur, 1999. 

Sarıçam, İbrahim. İlk İslam Tarihi. Eskişehir: T.C. Anadolu Üniversitesi Yayınları, 2000. 

Samizay, Rafi. “Herat: Pearl of Khurasan.” Journal of the Islamic Environmental Design Research, Cilt I, 1989. 

Saray, Mehmet. “Afganistan.” Diyanet İslam Ansiklopedisi (DİA), Cilt I. İstanbul, 1988. 

Saray, Mehmet. “Ahmed Şah Dürrânî.” Diyanet İslam Ansiklopedisi (DİA), Cilt II. İstanbul, 1989. 

Saray, Mehmet. “Rusya’nın Asya’da Yayılması.” İstanbul Üniversitesi Edebiyat Fakültesi Tarih Dergisi (İÜEFTED), Sayı 

10–11, 1980. 

Saray, Mehmet. “Türkistan’da Rus-İngiliz Rekabeti.” Turkish Journal of History, 2011. 

Saray, Mehmet. Afganistan ve Türkler. İstanbul: İstanbul Edebiyat Fakültesi Yayını, 1987. 

Saray, Mehmet. Dünden Bugüne Afganistan. İstanbul: Boğaziçi Yayınları, 1981. 

Sümer, Faruk. “Dikhan.” MEB İslam Ansiklopedisi, Cilt IX. İstanbul, 1989. 

Szuppe, Maria. “Herat III. History: Medieval Period.” Encyclopaedia Iranica, Cilt XII. 2013. 

Marzia. “Ancient City of Herat Turned 3000 Years Old This Year.” Afghan Women Writing Project. Erişim 08.01.2017. 

http://awwproject.org/2015/08/ancient-city-of-heart-turned-3000-years-old-this-year/. 

Şahin-Arfifoğlu, Hasım Yunus. “Selçuklu Öncesi Dönemde Horasan: Coğrafi Konum, İktisadi Yapı ve Şehirler.” 

Akademik İncelemeler Dergisi, Cilt VIII, 2013. 

Şahin, Mehmet. “Timurlular Döneminde Herat’ta Sivil Mimari.” Studies of the Ottoman Domain, Cilt VI, 2016. 

Şâmî, Nizâmüddîn. Zafernâme. Nşr. Necati Lugal. Ankara: Türk Tarih Kurumu, 1987. 

Togan, Zeki Velidi. “Herat.” MEB İslam Ansiklopedisi, Cilt V. Eskişehir, 1989. 

Uslu, Recep. “Herat”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, Cilt XVII. İstanbul: TDV Yayınları. 1998.  

Uslu, Recep. “İslam Orduları Tarafından Fethinden Selçuklulara Kadar Afghanistan.” Afganistan Üzerine Araştırmalar. 

İstanbul: Tarih ve Tabiat Vakfı Yayınları, 2002. 

Vambéry, Arminius. Travels in Central Asia. London, 1864. 

Vambéry, Arminius. “Herat’s Importance.” Science, 1885. 

Vogelsong, J. W. “Herat II. History: Pre-Islamic Period.” Encyclopaedia Iranica, Cilt XII. 2003. 

Watson, Robert Grant. A History of Persia. London, 1866. 

Yazıcı, Orhan. “Birinci İngiliz-Afgan Savaşı ve Sonuçları.” Afganistan Üzerine Araştırmalar. Ed. Ali Ahmetbeyoğlu. 

İstanbul: Tarih ve Tabiat Vakfı (TATAV) Yayınları. 2002. 

Yazıcı, Orhan. Afganistan’da İngiliz-Rus Nüfuz Mücadelesi (1800–1921). Malatya, İnönü Üniversitesi, Sosyal Bilimler 

Enstitüsü (Yüksek Lisans Tezi), 1996. 

Yazıcı, Orhan. Modern Afganistan’ın Kuruluşu (1834–1922). Malatya: Huzur Yayınevi, 2011. 

Yazıcı, Orhan. “Safevî Hanedanlığının Çöküşünde Afgan Aşiretlerinin Rolü.” Uluslararası Sosyal Araştırmalar Dergisi, 

Cilt IX, Sayı 47. Aralık, 2016. 

Yazıcı, Orhan. Timur Şah Dürrani. Malatya: Yılmaz Yayıncılık, 2017. 

Yazıcı, Tahsin. “Mürzüban.” Diyanet İslam Ansiklopedisi (DİA), Cilt XXIX. İstanbul, 2001. 

Yeşilot, Okan. “Türkmençay Antlaşması ve Sonuçları.” Türkiyat Araştırmaları Enstitüsü Dergisi, Sayı 36, 2008. 

Yıldız, İsmail Hakkı Dursun. Doğuştan Günümüze Büyük İslam Tarihi, Cilt II. İstanbul, 1989. 

http://awwproject.org/2015/08/ancient-city-of-heart-turned-3000-years-old-this-year/


MATAD 

İncil’in Topraklarını Geri Almak: Misyonerler, Sekülerizm ve Evanjelik Modernite 

Reclaiming the Land of the Bible: Missionaries, Secularism and Evangelical Modernity 

Ussame Makdisi 

Çeviren: Doç. Dr. Celal Öney

Muş Alparslan Üniversitesi 

Fen Edebiyat Fakültesi, Tarih Bölümü. 

Muş-Türkiye 

e-posta: c.oney@alparslan.edu.tr.

Öz 

Çalışmada, Amerikalı Protestan misyonerlerin 19. Yüzyılda Cebel-i Lübnan’da Protestanlığı eğitim, sağlık ve tebliğ 

uygulamalarıyla yaymak için verdikleri uğraşa odaklanılmıştır. Bölgede yaşayan Dürziler, Marunîler, Müslümanlar ve 

Ermeniler arasında yapılan Evanjelizm faaliyetlerinin ne derecede başarılı olduğu ve bu faaliyetin bölge halkını 

modernleştirmek mi yoksa Protestanlığa kazandırmak mı hakkında misyonerler arasında yapılan tartışma, bu 

çalışmanın ana konusunu teşkil etmektedir. Amerikalı misyonerlerin yerel halka bakışı, 1860 Lübnan iç savaşı 

sırasında takındıkları tavır ve Osmanlı Devleti ile olan ilişkileri bu araştırmada detaylı bir şekilde ele alınmıştır. Ayrıca 

Amerikalı misyonerlerin Dürziler arasındaki misyonerlik faaliyetlerinin ne şekilde geliştiği ve misyonerlerin Osmanlı 

diplomasisine karşı yabancı devletlerin korumasından nasıl yararlandığı da irdelenmiştir. Çalışmada Suriye Protestan 

koleji olarak açılan ve sonra Beyrut Amerikan Üniversite olarak bilinen Amerikan okulunun nasıl açıldığı ve okulun 

benimsediği misyonun ne olduğu hakkında da bilgi verilmektedir. 

Anahtar kelimeler: Amerikan Board, Lübnan, Beyrut, Amerikan Üniversitesi, Osmanlı, Misyonerlik, Protestan, 

Amerikan, Dürzi, Maruni 

Abstract 

The study focuses on the efforts of American Protestant missionaries to spread Protestantism in Jabal-i Lebanon 

(Mounth Lebanon) in the 19th century through education, health and evangelisation practices. The main subject of 

this study is the debate among the missionaries as to whether the aim of the missionary activity was to modernise 

the Druze, Maronites, Muslims and Armenians of the region or to convert them to Protestantism? The American 

missionaries' view of the local population, their behaviour during the Lebanese civil war of 1860 and their relations 

with the Ottoman Empire are discussed in detail in this study. In addition, the development of the missionary activities 

of American missionaries among the Druze and how the missionaries benefited from the protection of foreign states 

against Ottoman diplomacy are also analysed. The study also provides information on how the American school, 

which was opened as a Syrian Protestant college and later known as the American University of Beirut, was opened 

and what the mission of the school was? 

Keywords: American Board, Lebanon, Beirut, American University, Ottoman, Missionary, Protestant, 

American, Druze, Maronite 

 Orijinal Künye: Ussame Makdisi, “Reclaiming the Land of the Bible: Missionaries, Secularism, and Evangelical 

Modernity” The American Historical Review, Volume 102, Issue 3, June 1997, Pages 680–713, 

https://doi.org/10.1086/ahr/102.3.680 
 Dr. Ussama Makdisi, California Berkeley Üniversitesi'nde Tarih Profesörü ve Rektör Kürsüsü Başkanı olarak görev 

yapmaktadır. Bknz: https://history.berkeley.edu/people/faculty/current/ussama-makdisi 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/deed.tr
mailto:c.oney@alparslan.edu.tr
https://doi.org/10.1086/ahr/102.3.680
https://history.berkeley.edu/people/faculty/current/ussama-makdisi
https://orcid.org/0000-0002-2080-8870


Malazgirt Tarih Araştırmaları Dergisi, 1(Mayıs 2025) 

 

81 
 

Giriş 

Beyrut Amerikan Üniversitesi’nin ana kapısındaki levhada “Hayata Sahip Olabilmek ve Ona 

Daha Çok Sahip Olabilmek İçin” yazıyor ve bu kurumda modern bir eğitim almak isteyen birçok 

Arap nesline seslenen İncil’deki sözleri ölümsüzleştiriyor. Üniversitenin kurucusu Daniel Bliss’in 

“üniversitenin kapılarını en ileri ve en geri ırkların üyelerine açıyoruz... Orta Afrika’daki 

Pigmeleri, aradan birkaç bin yıl geçtikten sonra bazılarının Kilise ve Devlet lideri olabileceği 

umuduyla kabul ediyorum.” şeklindeki ifadesi daha az dikkat çekmiştir1. Suriyeliler ve Pigmeler 

arasındaki örtülü karşılaştırma, her ikisinin de modern öncesi topluluklar olduğu ve dolayısıyla 

Tanrı tarafından emredilen ve onun misyonerleri olan Amerikan Yabancı Misyonlar Komiserleri 

Kurulu’nun (American Board of Commissioners for Foreign Missions kısaca American Board) 

erkek ve kadınları tarafından yürütülen evrensel ve modern bir misyonu eşit derecede hak eden 

nesneler olduğu fikrine dayanıyordu2. 

Bu makale, on dokuzuncu yüzyılın ortalarında Levant’taki Amerikan misyonerlik faaliyetlerine 

ilişkin bazı temaları detaylandırmayı amaçlamaktadır3. Misyonun toprakla, yerlilerle ve onlara 

erişim yöntemleriyle olan ikircikli ilişkisinin seküler bir üniversitenin kurulmasına nasıl yol 

açtığını göstermeyi amaçlamaktadır. Şimdiye kadar Levant’taki Amerikalı misyonerler üzerine 

yapılan çalışmaların çoğu, başka yerlerdeki Avrupalı ve Kuzey Amerikalı misyonerler üzerine 

yapılan çalışmalarda olduğu gibi, ya misyonerlik hareketinin dini doğasına çok dar bir şekilde 

odaklanmış ya da misyonerlerin “emperyalist” olup olmadıklarını tespit etmeye yönelik 

sonuçsuz bir çabaya saplanmış hararetli bir tartışmaya odaklanmıştır. Bazı yazarlar Arap 

dünyasındaki misyon çalışmalarını “kültürel yayılma aracı ve siyasi müdahale için bir hazırlık” 

olarak tanımlamıştır4. Bazıları ise Amerikan misyonerliği ile emperyalizm arasındaki herhangi bir 

bağlantıyı reddetmiş ve misyonerlerin olsa olsa “hızla yok olan Arap kültürünü” kurtarmak için 

hareket ettiklerini öne sürmüştür5. Jean ve John Comaroff’un önerdiği çizgide ilerleyerek başka 

bir yol izlemek istiyorum; amacım misyonerlerin sömürgeci güçle olan ilişkilerini haklı çıkarmak 

ya da kötülemek yerine, Amerikalı misyonerlerin kendilerini hayırsever ve evrensel bir 

evanjelizmin katılımcıları olarak görmelerinin, Avrupa hegemonyasının arttığı bir çağda on 

dokuzuncu yüzyıl seküler teknolojisiyle olan huzursuz ilişkileri nedeniyle karmaşıklaştığını öne 

 
1 F. J. Bliss, ed., The Reminiscencesof Daniel Bliss (New York, 1920), 213. 
2 American Board 1810 yılında kurulmuştur. Hem Cemaatçi (Congregationalist) hem de Presbiteryen üyeleri vardı 

ve Encyclopedia of Missions’a göre “yeniden fethedilmiş bir Kudüs vizyonuna” sahipti. Kurulun günlük işleri 

Boston’da bulunan bir Prudential komitesi tarafından yürütülmekteydi. Daha fazla bilgi için bkz. Edwin Munsell Bliss, 

ed., The Encyclopedia of Missions, 2 vols. (New York, 1891), 1: 66-68. 
3 Suriye Misyonu’nun bu makalede gözden kaçırılan birçok ayrıntısını ele alan daha kapsamlı ve kronolojik bir anlatı 

için bkz. A. L. Tibawi, American Interests in Syria 1800-1901: A Study of Educational, Literary and Religious Work 

(Oxford, 1966); ve ayrıca Samir Khalaf, New England Puritans and Cultural Change in the Arab World (forthcoming). 
4 Mustafa Khalidy and Omar Farrukh, Al-Tabshirwa al-ist’amarfi al-bilad al-’arabiyya [Missionaries and Imperialism 

in the Arab World] (Beirut, 1957), adlı çalışma misyonerler ve emperyalizm arasında açık bir bağlantı kurmaktadır. 

Diğer taraftan, Habib Badr’ın doktora tez çalışması “Mission to ‘Nominal Christians’: The Policy and Practice of the 

American Board of Commissioners for Foreign Missions and Its Missionaries Concerning the Eastern Churches 

Which Led to the Organization of a Protestant Church in Beirut (1819-1842)” (PhD, Princeton Theological Seminary, 

1992), ve Tibawi’nin American Interests in Syria’deki anlatısı, misyonerler ile Amerikan yayılmacılığı arasındaki 

herhangi bir içsel bağlantıyı reddetmektedir. William Hutchison, Amerikan misyonerlik faaliyetlerinin “emperyalizmin 

moral eşdeğeri” olarak yorumlanabileceğini ifade etmiştir. Bkz:  Errand to the World: American Protestant Thought 

and Foreign Missions (Chicago, 1987), 92-95. Stephen Neill ise “on dokuzuncu yüzyılda misyonerlerin bir dereceye 

kadar sömürgeci komplekse boyun eğdiğini” savunmuştur. “A History of Christian Missions (Harmondsworth, 1964), 

259. 
5 Stephen B. L. Penrose, Jr., That They May Have Life: The Story of the American University of Beirut, 1866-1941 

(1941; Beirut, 1970), 6. 



Malazgirt Tarih Araştırmaları Dergisi, 1(Mayıs 2025) 

82 
 

sürmektir6. Bu makale, benim Evanjelik modernite olarak adlandırdığım şeyin çelişkilerini 

incelemektedir. Misyonerleri sadece modern tıbbın ve matbaa teknolojisinin yerlilere 

ulaştırıcıları olarak görmek yerine, buradaki amaç Evanjelik modernitenin İncil topraklarına 

kültürel ve tarihsel aidiyet iddiasında bulunan çok daha kırılgan bir süreç olduğunu öne 

sürmektir; bu iddialar 1860 Suriye’sindeki toplumlar arası savaş dönemlerinin ardından nihai 

olarak reddedilmiştir. 

Johannes Fabian, Zaman ve Öteki’de, Aydınlanma’nın bir sonucu olarak mekân ve zaman 

anlayışında tarihsel bir değişim olduğuna dair ikna edici bir argüman ortaya koymuştur. Dini 

zamanı, dünyanın periferik bölgelerinden din merkezlerine (örneğin Canterbury’ye, Roma’ya 

ve Kudüs’e) yapılan bir tür modern öncesi seyahatle ilişkilendirmiştir. Bu değişime eşlik eden, 

ortak bir köken noktasına dönüş düşüncesidir. Fabian’a göre sekülerleşmiş zaman, on 

dokuzuncu yüzyılın Avrupa başkentleri gibi öğrenme ve güç merkezlerinden dünyanın periferik 

bölgelerine, “insanın kendinden başka hiçbir şey bulamayacağı yerlere” seyahat etmeyi 

içeriyordu7. Bu süreçte, modern Avrupalı insan kendisini, seküler zamanın daha ilkel ve durağan 

bir zamanla yan yana olduğu varsayılan sömürgeleştirilmiş insandan farklı bir “uzay-zaman”a 

yerleştirdi. Fabian bu “zamansal uzaklaşma” sürecini, sömürgeci ve sömürgeleştirilenin, aktör 

ve eyleyenin, modern ve modern öncesinin, sömürge yönetiminin mantığına göre iki farklı 

zamanda var olduğu “eşzamanlılığın inkârı” olarak adlandırmıştır8. Amerikalı misyonerlerin on 

dokuzuncu yüzyıl Suriye’sindeki özel deneyimleri, Fabian’ın kavramının detaylandırılmasına 

olanak tanır; zira misyonerler aynı anda hem sekülerleştirilmiş hem de kutsal zaman ve mekân 

anlayışlarına dâhil olmuşlardır. Modern öncesi ve modern zaman ve kimlik biçimleri arasında 

mutlak bir ayrımı ya da on dokuzuncu yüzyıl misyonerlerinin “eşzamanlılığın inkârını” kabul 

etmek yerine, 1860’tan sonra, Evanjelik modernitenin, William Hutchison’ın “emperyalizmin 

ahlaki bir eşdeğeri” olarak tanımladığı, daha açık bir şekilde seküler ve dünyevi, hiyerarşik ve 

ayrımcı bir modernite olarak yeniden yapılandırılması.” misyonerlerin Suriye’deki faaliyetlerinin 

birbiriyle örtüşen iki dini ve seküler zaman ve kimlik kavramı arasındaki bir mücadele olarak 

okunabileceğini öne sürmek istiyorum9. 

Suriye misyonu, bu tür faaliyetlerin dünya çapında yayıldığı bir dönemde Amerikalı misyonerler 

tarafından üstlenilmiştir. Hindistan’a yönelik misyonlar çoktan başlatılmıştı; 1819’da sıra 

Levant’a gelmişti; bir misyonerin ifadesiyle, İngiliz egemenliğinden kurtulmuş, “tamamen bize 

ait olacak” bir bölgeydi burası10. Misyonerlik faaliyeti, daha seküler imparatorluk inşasıyla 

rekabet ederken aynı zamanda imparatorluk faaliyetinin izinden gitmemiş, onun etkinliği ve 

doğruluğuna dair evrensel bir vizyonu benimsemiş ya da genişletmiştir. Hem Protestan 

misyonerler hem de Avrupalı sömürge idarecileri kendilerini medeni ve Hıristiyan dünyanın 

periferisinde moderniteyi temsil eden kişiler olarak görüyorlardı. Misyonerler için, daha geniş 

bir sömürge projesine zorunlu olarak dahil edildiği Çin veya Hindistan’daki evanjelik görev ile 

Levant’taki çabaları arasındaki en önemli fark, Suriye’de bir sömürge aygıtı olmadan tebliğ 

 
6 Comaroff’lar Nonconformist İngiliz misyonerleri “İngiliz sömürgeciliğinin vicdanı” olarak tanımlıyorlar, zira Boer’ler 

tarafından tercih edilen ve nefret edilen yerleşimci sömürgeciliğe karşı uygarlaştırıcı bir sömürgeciliği 

savunuyorlardı. Bkz. John Comaroff and Jean Comaroff, Ethnography and the Historical Imagination (Boulder, Colo., 

1992), 184 
7 Johannes Fabian, Time and the Other: How Anthropology Makes Its Object (New York, 1983), 6. 
8 Fabian, Time and the Other,26-31. 
9 Hutchison, Errand to the World, 91. 
10 Alıntı: Badr, “Mission to Nominal Christians,” 65. 



Malazgirt Tarih Araştırmaları Dergisi, 1(Mayıs 2025) 

 

83 
 

yapmalarında yatıyordu11. Başka bir deyişle, Evanjelik moderniteye misyonerler arasında sahip 

olduğu geçerliliği kazandıran şey, sömürge yönetiminin doğasında var olan zorunluluklar ve 

uzlaşmalar tarafından zorlanmadan emperyal ideolojinin belirli yapılarını ödünç alma ve üzerine 

inşa etme yetenekleriydi. Sömürgeci güçlerden bir miktar koruma sağlamalarına, modern tıbbı 

tanıtmalarına ve yanlarında matbaa getirmelerine (ki bunları “misyon için çok değerli ve 

vazgeçilmez [bir yardımcı]” olarak tanımlıyorlardı) rağmen, misyonerler “her misyonun ve her 

misyonerin temel amacının insanları özgürleştirmek, eğitmek, aydınlatmak, cilalamak değil, din 

değiştirmek” olması gerektiğinde ısrar ediyorlardı12. Yine de geri dönüşleri, Hıristiyanlığı Kutsal 

Topraklar’dan Avrupa’ya yayan bilgi döngüsünü tam bir döngüye soktu. Şimdi, on dokuzuncu 

yüzyılın başlarında misyonerler, Samuel Hopkins’in müjdelenmemiş dünyaya yönelik “ilgisiz 

yardımseverlik” çağrısına yanıt vermek amacıyla Doğu Akdeniz’e “gerçek” Hıristiyanlığın ve 

bilimin armağanlarını yanlarında taşıyarak geldiler13. Amaçları, (misyonerler olarak) “müjdenin 

yaşayan örnekleri” olarak hizmet edecekleri bir Hıristiyan kardeşliğiydi14. Görevleri Hıristiyanlığı 

yeniden canlandırmak olacaktı ki bu da ortak bir tarihsel kökeni yeniden canlandırmak için 

birikmiş yerel geleneklerden oluşan bir yapıyı yıkmak anlamına geliyordu. Amerikalı 

misyonerler tarafından nefret edilen papalığın “yozlaşmasına” saplanmış olarak görülen 

Cizvitlerin aksine, Amerikalılar evanjelik Protestanlar olarak “dünyevi zihniyetten” kurtulmuş 

olmalarını kutluyorlardı15. Onlara göre evanjelik modernite, evanjelize edilmemiş dünyaya 

seküler modernitenin, özellikle de tıbbın, ruhani reform ve kurtuluşla yumuşatılmış meyvelerini 

sunmak anlamına geliyordu16. Ancak Amerikalı misyonerler aynı zamanda, müjdelenmemiş 

Asyatik toplumları ilerici tarihin bir sürekliliği boyunca zorla yeniden konumlandırabilecek 

katartik bir güç olduklarına da inanıyorlardı. Bu anlamda, “dünyanın Hıristiyan vatandaşları” 

olarak kendi yollarını çizmeye çalıştıkları için geri dönüş misyonları derin bir gerilimle 

damgalanmıştır. Yerlileri dolaylı olarak bir düzeyde eşit olarak kabul ettiler, ancak misyonerler 

on dokuzuncu yüzyıl Suriye’sine gelir gelmez kendilerini “nominal” yerli Hıristiyanlardan 

ayırdıkları bir mesafe süreci başladı17.  

Amerikalı misyonerler Levant’a ilk olarak 1820’de geldi. Kelimenin tam anlamıyla modern bir 

devlet olarak kendini yeniden keşfetmekte olan bir Osmanlı İmparatorluğu’nun kıyılarında 

karaya çıktılar. Osmanlı imparatorluğunda reform süreci, 1839 ve 1856 fermanlarıyla doruğa 

ulaştı; bu fermanlarda yeni bir ulus anlayışı, Osmanlılık, dini geçmişe bakılmaksızın tüm 

 
11 “Remarks upon the Turks and the Nominal Christians,” The Missionary Herald: Reports from Ottoman Syria 1819-

1870, Kamal Salibi and Yusuf Khoury, eds., 5 vols. (Amman, 1995), 1: 429; Bundan sonra MHROS, derginin orijinal 

nüshalarına da başvurmuş olmama rağmen, genel Hıristiyan okuyucu kitlesini misyonların doğası ve ilerleyişi 

hakkında bilgilendirmek ve onlar için fon toplamak amacıyla Amerikan Yabancı Misyonlar Komiserleri Kurulu’nun 

resmi aylık yayını olan ve kısaca Misyonerlik Habercisi (Missionary Herald) olarak anacağım. 
12 Amerikan Yabancı Misyonlar Komiserleri Kurulu Sekreterlerinden Birinin Ziyareti Vesilesiyle Suriye Misyonunun 

Eylül ve Ekim 1855’te Yapılan Özel Toplantısının Tutanakları (Boston, 1856), 2. 
13 James Field, America and the Mediterranean World, 1776-1882 (Princeton, N.J., 1969), 71-74. 
14 Alıntı Badr, “Mission to ‘Nominal Christians,” 164. 
15 “Extractsfrom a Communication of Messrs. Bird, Smith, and Thomson,” MHROS, 2: 394. Cizvitlerin yanı sıra, 

Suriye ve Filistin’de faaliyet gösteren, aralarında Lübnan Dağı’ndaki Lazarist misyonun da bulunduğu başka Katolik 

misyonlar da vardı. Ancak XIX. yüzyılın ortalarına gelindiğinde Cizvit misyonerler, Amerikan Board’un Evanjelik 

misyonuna yönelik Katolik tehditlerin en büyüğü olarak algılanıyordu. 
16 Hutchison, Errandto the World,9. 
17 “Fraternal Advice to Missionaries about to Enter on Their Work ”Missionary Herald 31 (1835): 277. 

Bu yazıda misyonerler uyarılıyordu: “Adı, ulusu ya da ülkesi ne olursa olsun, gerçek Hıristiyanlarla ortak bir 

Hıristiyanlık temelinde buluşacaksınız... Amerika’ya özgü şeylere takılıp kalmayın. Ülkenizi sevdiğinizi gösterirken (ve 

onun kalbinize bağladığı tek bir kordonun bile kopmasına izin vermezken), sevgilerinizde başka toprakları da 

kucaklayabileceğinizi ve tüm mükemmelliğin doğduğunuz yerle sınırlı olduğunu düşünmek gibi küçük bir kibrin 

üzerinde olduğunuzu gösterin. Kısacası, kendinizi dünyanın Hıristiyan vatandaşları olarak görün.” 



Malazgirt Tarih Araştırmaları Dergisi, 1(Mayıs 2025) 

84 
 

imparatorluk tebaasına eşit muamele edilmesi ifade ediliyordu18. Osmanlılar geleneksel olarak 

Şam ve Halep gibi şehir merkezlerini doğrudan yönetmeyi tercih ediyorlardı19. Osmanlılar, insan 

gücü ve kaynakların tükendiği taşra eyaletlerinde dolaylı yönetime dayanıyordu. Boyun eğme, 

sadakat ve vergi karşılığında, bölge sakinleri kendi kendilerini yönetmeye bırakıldı. Osmanlı 

İmparatorluğu teorik olarak Müslüman bir imparatorluk olmasına rağmen, Hıristiyanların ve 

Yahudilerin inançlarını korumalarına ve açıkça uygulamalarına izin vermişti. Lübnan Dağı gibi 

kırsal bölgelerde, Osmanlı’nın yerel toplulukları küçümsememesi ve hoşgörü geleneği, 

heterodoks Dürziler ve Şiiler de dahil olmak üzere Lübnanlı topluluklara dokunulmadığı 

anlamına geliyordu. Başta Maruniler olmak üzere Lübnan Dağı’ndaki Hıristiyan topluluklar bu 

ortamda gelişti ve misyonerlere Osmanlı devlet adamlarının marjinal topluluklar olarak 

gördükleri topluluklar arasında dinlerini yaymaları için serbestlik tanındı20. 

Mısırlı Mehmed Ali gibi vasalların isyanı ve Avrupa’nın ekonomik ve kültürel nüfuzu gibi 

faktörlerin bir araya gelmesi, Osmanlı yönetimini on dokuzuncu yüzyıl Lübnan Dağı’nda büyük 

bir baskı altına soktu21. Bu bögede başlıca iki topluluk Dürziler ve Marunilerdi. Avrupa etkisinin 

artmasıyla birlikte, her topluluk kendisini Büyük Güçlerden biri ya da diğeriyle aynı hizaya 

getirmeye çalıştı. Maruniler, Katolik dünyasıyla uzun yıllara dayanan bağlantılarını kullanarak 

Fransa ile bir ilişki geliştirdiler. Dürziler İngilizlere döndü. Her iki mezhep de Lübnan Dağı’nın 

birkaç farklı ordu tarafından işgal edildiği on dokuzuncu yüzyılın ortalarındaki çalkantılı 

dönemde, yabancı himayesinin hayatta kalmak için gerekli olduğunu fark etti. Diğer faktörler 

Doğu Sorunu’nu daha da ağırlaştırdı: toprak kıtlığı ve nüfus artışı Maruni köylüleri Dürzi 

bölgelerine sürükledi. Bir dizi nedenden ötürü, toplumsal denge bozulmaya başladı ve 

toplumsal gerilimler arttı22. 

İşte bu geçiş dönemlerinde Amerikalı misyonerler Ortadoğu sahnesine ilk kez çıktılar. 1819’da 

Levi Parsons ve Pliny Fisk Levant’a gitmek üzere Amerika Birleşik Devletleri’nden ayrıldı23. Bu 

misyonerler hem Cemaatçi hem de Presbiteryen misyonerlerden oluşan Boston merkezli 

mezhepsel olmayan American Board of Commissioners for Foreign Missions’a (ABCFM) 

bağlıydılar. Büyük Uyanış’ın tutkularına kapılmış bir Amerika’da, misyoner olan erkekler, 

Mesih’in İkinci Gelişini kolaylaştırmak için dünyanın müjdelenmesi gerektiğine tamamen ikna 

 
18 Bu süreç büyük ilgi görmüştür. Örneğin bknz, Selim Deringil, “The Invention of Tradition as Public Image in the 

Late Ottoman Empire, 1808 to 1908,” Comparative Studies in Society and History 35 (1993): 3-29. ayrıca bknz: 

Moshe Maoz, Ottoman Reform in Syria and Palestine 1840-1861: The Impact of the Tanzimation Politics and Society 

(Oxford, 1968). 
19 Örneğin bakınız, Karl Barbir, Ottoman Rule in Damascus, 1708-1758 (Princeton, N.J., 1980); ve Abraham Marcus, 

The Middle East on the Eve of Modernity: Aleppo in the Eighteenth Century (New York, 1989). 
20 Ilya Harik, Politics and Change in a Traditional Society (Princeton, N.J., 1968). Harik, Lübnan Dağı’ndaki Maruni 

kilisesinin büyümesini anlattı; on dokuzuncu yüzyıla gelindiğinde Maruni milliyetçiliği, Osmanlı kontrolünün azaldığı 

ve Avrupa’nın müdahalesinin arttığı bir bölgede kilise liderleri tarafından başarılı bir şekilde aşılanmıştı. 
21 Lübnan Dağı derken özellikle on dokuzuncu yüzyılda Arapça Cebel Lübnan ve Osmanlıca Cebel-i Lübnan olarak 

bilinen ve bugün Lübnan Cumhuriyeti sınırları içinde kalan Barid ve Zahrani nehirleri arasında kalan bölgeyi 

kastediyorum. Beyrut’un yanı sıra Bekaa ve dış bölgeleri de içeren kıyı şeridi tam anlamıyla Lübnan Dağı’nın bir 

parçası değildi. Bununla birlikte, tüm alanlar ekonomik, siyasi ve sosyal faktörler aracılığıyla bütünleşmiştir. Bknz: 

Kamal Salibi, A House of Many Mansions: The History of Lebanon Reconsidered (London, 1988); ve bölgenin siyaseti 

ve ekonomisi hakkında daha fazla bilgi için bknz: Leila Fawaz, Merchants and Migrants in Nineteenth-Century Beirut 

(Cambridge, Mass., 1983). 
22 Dominique Chevallier,”Auxorigines des troubles agraires libanais en 1858 “Annales: Economies, societes, 

civilisations 14 (1959): 35-64. 
23 Field, America and the Mediterranean World, 93. 



Malazgirt Tarih Araştırmaları Dergisi, 1(Mayıs 2025) 

 

85 
 

olmuşlardı24. New England’da yoğunlaşan Amerikan yurtdışı misyonunun çekirdeğini 

oluşturanlar Connecticut’taki Tolland, Boston ve Pennsylvania’daki Montrose gibi 

topluluklardan geliyordu. İngiliz Kilise Misyoner Topluluğu (Church Missionary Society) 

üyelerinin durumundan farklı olarak, Amerikalı misyonerlerin deneyimleri endüstriyel 

dönüşümün potasından kaynaklanmıyordu25. Suriye Misyonu’nda görevli Amerikalılar, 

Jessup’lar, Bliss’ler ve Benton’lar, prestijli yüksek öğrenim geçmişlerinden geliyorlardı. 

Amerikadaki Harvard, Yale, Williams, Amherst ve Andover İlahiyat Fakültelerinin yanı sıra 

Princeton İlahiyat Fakültesi de misyona yetenekli ve kendine güvenen insanlar kazandırdı. Bu 

misyonerlerin dünya algıları vardı; -özellikle eğitim deneyimlerinden sonra- artık küresel 

terimlerle düşünüyorlardı. 

Kızılderilileri dönüştürerek Amerika’yı “Kâfirlikten” kurtarmayı amaçlayan Püriten “çöle 

yolculuk” anlayışının mirasçıları olan misyonerler, on dokuzuncu yüzyıla gelindiğinde çok daha 

iddialı hedefler seçmişlerdi26. Evanjelik bir gayretle, “Afrika’daki milyonlarca cahil vahşiye, 

Hindistan ve Çin’deki milyonlarca ezilmiş sınıfa” tarafsız ve şefkatli bir hizmet sunduklarını 

düşündüler27. Amerikalı misyonerler için hiçbir halk çok kalabalık, hiçbir toprak çok büyük 

değildi. İkinci Büyük Uyanış’ın bakış açısına göre, dünya şehirleri fethedilmeyi bekleyen devasa 

“kaleler”e benziyordu. “Karanlıklar Prensi (Prince of Darkness)” Çin’den, Hindistan’dan, 

Levant’tan ve Afrika’dan temizlenmeliydi28. 

Misyonerlerin asıl planı Kudüs’te kendilerini güvence altına almak ve Amerikan Protestanlığını 

Yahudilerle Müslümanlara müjdelemekti. Birkaç yıl sonra, ilk misyonerlerden bazıları öldü ve 

diğerleri Amerika Birleşik Devletleri’ne geri döndü. Çeşitli nedenlerden dolayı Kudüs’te işler 

yolunda gitmedi ve Amerikalı misyonerler bunun yerine Beyrut’a yerleşti29. İlk kuşağa mensup 

misyonerler bocalamaya başlayınca, misyoner eşlerinin eşlik ettiği “takviye birlikler” ortaya 

çıktı30. 1834 yılında Beyrut’ta bir misyoner basını kuruldu ve 1843 yılında Lübnan Dağı’ndaki 

Abeih köyünde bir okul açıldı. Bir yıl sonra Eli Smith İncil’i Arapçaya çevirme projesine başladı. 

1860 yılına gelindiğinde misyonerler Suriye’de iyice yerleşmişlerdi31. 1834 yılında gelen William 

Thomson bölgeye intikal eden Amerikalı misyonerler arasında en yaşlı olanıydı. Kendisi eski 

nesil misyonerler ile 1840’lar ve 1850’lerde ortaya çıkmaya başlayan yeni nesil misyonerler 

 
24 Charles I. Foster, An Errand of Mercy: The Evangelical Front,1790-1837 (Chapel Hill, N.C., 1960), 208. Ayrıca 

Bknz. Field, America and the Mediterranean World, 78; Badr, “Missionto ‘Nominal Christians,”‘ 25; Hutchison, Errand 

to the World,45. 
25 Jean Comaroff and John L. Comaroff, Of Revelation and Revolution: Christianity, Colonialism, and Consciousness 

in South Africa (Chicago, 1991), 75. Hutchison, New England’ın “görece zenginliğinin” kısmen buradaki misyon 

merkezlerini yabancı misyonlara yönelmeye zorladığını iddia etmektedir; bkz. Errand to the World, 56-57. 
26 Hutchison, Errand to the World,58. 
27 Methods of Mission Work among the Moslems: Being Those Papers Read at the First Mission Conferenceon 

Behalf of the Mohammedan World, Held at Cairo April 4th-9th, 1906 (New York, 1906), 10. 
28 James L. Barton, The Unfinished Task of the Christian Church: Introductory Studies in the Problem of the World’s 

Evangelization (New York, 1908), 133. Ayrıca Bknz: Fred W. Drake, “Protestant Geography in China: E. C. 

Bridgman’s Portrayal of the West,” in Suzanne Wilson Barnett and John King Fairbank, eds., Christianity in China: 

Early Protestant Missionary Writings (Cambridge, Mass., 1985), 91. 
29 A. L. Tibawi’s concise history of the mission, “The Genesis and Early History of the Syrian Protestant College,” in 

Fuad Sarrufand Suha Tamim, eds., American University of Beirut Festival Book (Festschrift) (Beirut, 1967), 258-59, 

A. L. Tibawi, misyonun Kudüs’ü terk etmesinin nedenlerini, Osmanlı’nın “Frenklerin” Kudüs’e yerleşmesine getirdiği 

kısıtlama, Levi Parsons’ın ölümü ve konsolosluk korumasının eksikliği olarak açıklıyor. 
30 Kamal Salibi, The Modern History of Lebanon (Delmar, N.Y., 1977), 132. 
31 1855’e gelindiğinde Beyrut’taki matbaada üç font Arap harfleri kullanılıyordu ve matbaanın faaliyete geçmesinden 

bu yana misyonerler tarafından yapılan çevirilerin neredeyse tamamını yeniden yazan bir “Arap düzeltmen “in 

gözetiminde bir buçuk milyondan fazla Arapça sayfa basılmıştı. Aynı yıl yapılan bir hesaplamaya göre, Suriye 

Misyonu ile bağlantılı olarak kurulun sahip olduğu mülk 20.000 doların biraz üzerindeydi. 



Malazgirt Tarih Araştırmaları Dergisi, 1(Mayıs 2025) 

86 
 

arasında bir bağlantı görevi gördü. George Hurter, 1841’de, Simeon Calhoun 1844’te, 

Bentonlar 1847’de, William Eddy 1852’de, William Bird 1853’te ve son olarak Aikens, Blisses 

ve Jessuplar 1856’da geldiler. Çoğu Arapçayı yerinde öğrenmek zorundaydı ve Levant ile daha 

önce hiç temasları olmamıştı. Beyrut’taki Amerikan gurbetçi topluluğunun büyük bir kısmını 

oluşturan bu kişiler, yerel gelenek ve göreneklere aşina olmadıkları için bir araya gelmişlerdi. 

Misyoner Daniel Bliss’in eşi Abby Bliss 1856’da şöyle diyordu: “Toprağa yeniden yakın olmak 

ve her şeyin kendi Amerika’mıza o kadar benzememesi tuhaf geldi ki, o kutsanmış toprakları 

geride bıraktığımızı tamamen anlamaya başladık.”32. Bilmedikleri bir dünyanın sınırını geçtikleri 

duygusu Amerikalı misyonerlerde derin bir yankı uyandırdı. Yirmi üç yıl önce, 1832’de Eli Smith 

Boston’daki Park-Street Kilisesi’nde misyonerlik amacını açıkça ortaya koyan bir vaaz vermişti. 

Smith, “Antik Yunan ve Filistin’i ya da insan doğasının günümüzdeki işleyişini incelemeye 

gitmiyorsunuz,” dedi. Etrafında Akdeniz’e misyoner olarak gitmek üzere olan dört genç adam 

oturuyordu. “Siz,” diye devam etti, “şu anda orada yaşayan yozlaşmış ve yok olmakta olan 

insanları ıslah etmek ve kurtarmak için gidiyorsunuz ve turunuz sizin hayatınızdır.” Smith, 

sonrasında “misyonerlerin kaçınılmaz sınavları” olarak adlandırdığı şeyleri özetledi. 

Yoldaşlarına sahadaki son deneyimleri, hastalıkla karşılaşmaları ve Doğu’daki misyonerlik 

çalışmaları için durak noktaları olan İngiliz kontrolündeki Malta’dan başlayarak karşılaşmak 

üzere oldukları yabancı dünya hakkında bilgi verdi33. Ancak Smith’in her şeyden çok istediği 

şey, dinleyicilerine, önlerinde ne tür sıkıntılar olursa olsun, önlerindeki görevin tarihi bir görev 

olduğunu vurgulamaktı. Amerikalı misyonerlerin, yerli putperestliğin, İslami fanatizmin ve 

Katolik batıl inançların baskısını ortadan kaldıracak modern bir hareketin mensupları olduğunu 

belirtti. “Başları örtülü keşişler, süslü rahibe manastırları, sokakların her köşesinde bulunan ve 

görkemli alaylarla taşınan aziz resimleri, günah çıkarma kutularında kulağına günah çıkarmak 

için diz çöken saf tövbekarları küçümseyen rahipler... karanlık çağlara dair tüm hayallerimi 

şimdiki gerçeklere dönüştürdü ve bana papalığın saçmalıklarıyla Reformasyon savaşını yeniden 

vermem gerektiğini gösterdi” diye hatırlıyordu. Ve onlarla “sarıklı Türklerin Hıristiyanlık karşıtı 

kibirleriyle ilk temasımda duyduğum istemsiz korkuyu” paylaştı34. Yine de, Suriye ve Lübnan 

Dağı’nın sözde “nominal Hıristiyanlarını” “gerçek” Hıristiyanlığa dönüştürmek için misyonerler 

Malta’dan Doğu Akdeniz’e geçtiler ve büyük “Hıristiyan çabaları planı” için kendilerini 

çelikleştirdiler35. 

 
32 Bliss, Reminiscences,88. 
33 Eli Smith, “Trials of Missionaries” (Boston, 1832), 1-5, my emphasis. Field, America and the Mediterranean World, 

95. 
34 Smith, “Trials of Missionaries,” 1-5. 
35 “Surveyof the Protestant Missionary Stations,” Missionary Herald 15 (1819): 127. 



Malazgirt Tarih Araştırmaları Dergisi, 1(Mayıs 2025) 

 

87 
 

Birçok misyoner için Beyrut ve Lübnan Dağı’na ilk bakışları “mükemmel derecede büyüleyici” 

olmuştur36. Yine de Evanjelik duyarlılıkları onları şehri ve sakinlerini saran “karanlığa” karşı 

uyardı; Henry Harris Jessup’a göre ruhani ve ahlaki açıdan “tam bir durgunluk vardı.”37. Bir 

başka misyoner de bu duyguları yineledi. “Eyvah,” diye yakındı, “bu güzelim dağlar ne kadar 

da karanlık38. 

Beyrut, Cebel-i Lübnan’dan bir görünüm. (Kaynak: William M. Thomson, The Land and the Book; or Biblical 

Illustrations Drawn from the Manners and Customs, the Scenes and Scenery, of the Holy Land; Volume III: 

Lebanon, Damascus, and Beyond Jordan (1865; Hartford, Conn., 1910). 

O bahar günü her ne kadar karanlık görünse de Levant, Jessup ve meslektaşları için bilinmez 

(terra incognita) bir yer değildi. Burası, İsa ve havarilerinin üzerinde yürüdüğü topraklar olan 

Kutsal Topraklar’a açılan kapı eşiğiydi. “Merhamet yolculuğuna” başlayan Amerikalı 

misyonerler, çoğunlukla Doğu’ya keşif heyecanıyla gelmemişlerdi.  Güney Afrika ya da Yeni 

Fransa’nın aksine, bu sınır gizemli değildi ve halkları saklanmıyordu. Onları nehrin yukarısına 

götürecek bir tekne yoktu, dolambaçlı nehir kıyılarında onları bekleyen yakın bir tehlike de 

yoktu. Keşfedilmemiş bir coğrafyada “vahşi ve yabanıl” Afrikalı insan burada bulunmayacaktı; 

Yeni Kudüs’ün inşa edilebileceği kent uygarlığından yalıtılmışlık duygusu Amerikalı misyonerleri 

ilgilendirmiyordu39. Tarihi Kudüs’ün onlar için sembolize ettiği şey, hayali bir Afrika ya da Hint 

barbarlığının ortasında saf bir Hıristiyan alanı değil, kalıcı bir referans rehberiydi. İşte orada, 

Lübnan Dağı’nın kilometrelerce güneyinde, İslam’ın elinde duruyordu. Kendileri de İncil 

topraklarının kuzey bölgelerinde çalışırken, “Hıristiyanlığın beşiği”ne olan yakınlıkları onlara 

sürekli hatırlatılıyordu. Bir misyonerin deyimiyle “toprak ve kitap” açıkça ve ayrılmaz bir şekilde 

 
36 Bliss, Reminiscences, 100. 
37 Henry Harris Jessup, Fifty-Three Years in Syria, 2 vols. (New York, 1910), 1: 27. 
38 Benton to Azariah Benton, June 8, 1855, Box 11, Folder 2, William A. Benton Papers, Department of Special 

Collections, Joseph Regenstein Library, University of Chicago (hereafter, Benton Papers). 
39 “Survey of the Protestant Missionary Stations,” Missionary Herald 15 (1819): 127; Comaroff and Comaroff, Of 

Revelationand Revolution, 75. 



Malazgirt Tarih Araştırmaları Dergisi, 1(Mayıs 2025) 

88 
 

birbirine bağlıydı40. Kendilerine ait olduğunu düşündükleri İncil topraklarına gerçekten de “geri 

dönmüşlerdi” ama artık onu Osmanlı bağlamı içinde tanıyamıyorlardı. Ufukları geniş bir yay 

çiziyordu: geçmişe doğru, manzarayı süsleyen referans noktalarını arıyorlardı. İşte Pavlus 

burada Lazarusların ölümden dirilidiğini belirten vaazını vermişti. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Hanry Harris Jesup, 1855 Fifty-Three Years in Syria (New york 1910). Vol. 1. adlı kitabından. 

Geleceğe yönelik olarak, müritleri oldukları Tanrı’nın iradesine göre yeniden şekillendirilmiş 

Osmanlı sonrası bir dünya hayal ediyorlardı41. İki dünyayı birbirine bağlayan şey şimdiki 

zamandı, William Benton’ın gözünde “batıl geleneklerle kuşatılmış ve çağların gelenekleriyle 

yorulmuş” olan “toprak” ve onun sakinleriydi42. Afrika ve Yeni Dünya’nın aksine, yerliler 

misyonerlerin paylaştıklarını ve daha da ötesi temsil ettiklerini iddia ettikleri bir tarihin 

parçasıydı. Geçen zamanla birlikte, bir şekilde ve bir yerlerde, yerel halk yolunu kaybetmiş; 

Tanrı’yı terk etmiş ve görkemli Hıristiyan miraslarına sırtlarını dönmüşlerdi.  

İncil’deki topraklar ile Afrika arasındaki farkların temelinde, misyonerlerin ülkenin uçsuz 

bucaksız boşluğundan ziyade karmaşıklığını algılamaları yatıyordu. Çin ve Hindistan, özellikle 

Hindistan’daki 1813 ve 1833 Charter Yasaları ve Çin’deki 1858 Tienstin Antlaşması’ndan sonra, 

 
40 William M. Thomson, The Land and the Book, 2 vols. (New York, 1865). 
41 Benton to A. L. Benton, February10, 1853, Box 11, Folder 1, Benton Papers. Thomson, Land and the Book, 1: 37. 

Dünya çapındaki çoğu misyonda olduğu gibi misyondaki en büyük tartışmalardan biri, putperestlerin ve sözde 

Hıristiyanların ayinlerine doğrudan saldırmanın, yerlilerin geleneklerini terk etmeyi düşünmelerinden önce çok 

önemli bir ilk adım olarak müjde gerçeğini aydınlatan daha dolaylı bir yaklaşımdan daha etkili olup olmadığıydı. Bu 

bağlamda, Pavlus’un Yahudi ayinlerine saldırmadan Yahudilere vaaz vermesi örneği, birçok misyoner tarafından 

yerli “batıl inançlara” doğrudan saldırmaktan kaçınmak için bir emsal olarak alındı; bu, Suriye’de ancak din 

değiştirmenin ilk on yılından ve ilk yerli şehitleri Es’ad Şidyak’ın ölümünden sonra ciddiye alınan bir dersti, ancak her 

iki strateji arasındaki ayrım genellikle zayıftı. Bknz: “Remarks on the Manner of Conducting Missions among the 

Nominal Christians of Western Asia,” Missionary Herald 34 (1838): 117-19. 
42 Benton to Lathrop, April 12, 1858, Box 11, Folder 2, Benton Papers. 



Malazgirt Tarih Araştırmaları Dergisi, 1(Mayıs 2025) 

 

89 
 

potansiyel din değiştirenlerin sayısı açısından belki de daha umut verici olsa da, Kutsal 

Topraklar açık ara farkla duygusal, kültürel ve siyasi olarak en yüklü bölgeydi. İslam sadece 

Şeytan’ın bir kalesi değildi, aynı zamanda daha sonra tanımlandığı gibi, “Müslüman Tehlike” 

kontrol edilmezse ilerleme tehdidini sürdürüyordu43; “dünyanın fethi için [Evanjelik 

Hıristiyanlığın] tek rakibiydi.”44. Amaç araziyi temizlemek, yeni bir bina inşa etmek, eski ihtişamın 

enkazı üzerinde açık bir yol açmaktı. Jessup’un sözleriyle, “eski temelleri yeniden atmaya ya 

da Kayayı, Mesih İsa’yı gözden ve akıldan uzaklaştıran çağların enkazını ve çöpünü temizlemeye 

geldiler45. Kısacası misyonerler, Avrupa’nın Levant üzerindeki hegemonyasının seküler 

döneminde yollarını müzakere ederken İncil’deki geçmiş bir zamana ulaşmaya çalıştılar. 

Etraflarında, Osmanlı Doğu’sunun can çekişmekte olduğunu düşündükleri dönemi 

anlatıyorlardı. Jessup’un neslinden gelen misyonerler, ilk nesil misyonerlere yapılan uyarıları 

teyit eder gibiydi: “Kaldırımın taşları, bu kutsanmış bölgedeki sadakatsizliğe karşı haykırıyor gibi 

görünüyordu... [Karanlık ve kasvetli çağlar boyunca [Tanrı’nın] öfkesinin belirgin ve gözle 

görülür bir ifadesi altında yatan bu kutsal bölge”46. 

Gerçekten de, Avrupalı savaş gemilerinin Beyrut açıklarında güven verici bir şekilde yattığı 

Levant’ta, Amerikalılar bu toprakların daha önce haritalanmış olduğu gerçeğiyle 

rahatlayabilirlerdi. Ortadoğu’nun Livingstone’ları bölgenin derli toplu ve kapsamlı bir anlatımını 

ortaya koymuştu. Volney Kontu, 1784 yılında keşfettiği harabelerin yanında insanlığın çöküşüne 

ağıt yakmıştı. İsviçreli bir gezgin olan John Lewis Burckhardt da buraya gelmişti ve hem Katolik 

hem de Protestanlar İsa’nın topraklarının durgunluğundan yakınmışlardı47. Toprak çorak ve 

tarlalar terk edilmiş olsa da, en azından kalıntılar burada daha önce büyük halkların yaşadığına 

tanıklık ediyordu. Ancak Suriye’de pazarlık yapmak için Arap kıyafetleri giyen Burckhardt’ın 

aksine, Amerikalı misyonerler kimliklerini gizlemeye gerek görmediler. Tıpkı Çin’deki 

kardeşlerinin “Çin ortamından çok az ödün vermeleri” gibi, Suriye’deki Amerikalılar da 

Amerikan tarzına göre giyiniyor, evlerini döşüyor ve yemek yiyorlardı48. Onlar, “kano ve kar 

ayakkabısı” ile sözü yayarak “yaşayan şehitliğe” katlanan Yeni Fransa’daki Cizvitler gibi 

değillerdi49. Kudüs’ün gölgesinde, yerel kıyafetleri ya da alışkanlıkları benimsemeye gerek 

yoktu, çünkü burada yerliler gelecekti ya da öyle umuyorlardı ve Amerika’yı çoktan kasıp 

kavuran Büyük Uyanış olarak bilinen dini dirilişi kucaklayacaklardı. 

Misyonerlerin gözünde Lübnan Dağı’ndaki farklı mezhepler arasında ayrım yapmak için çok az 

neden vardı. Daniel Bliss, 15 Ekim 1856’da yazdığı bir mektupta, “bu topraklardaki her erkek, 

kadın ve çocuk, insan kalbinin tamamen ahlaksız olduğuna dair yaşayan, konuşan ve hareket 

eden bir argümandır”50. Lübnan Dağı’nda az sayıda Müslüman olmasına rağmen, misyonerlerin 

Müslümanlar hakkındaki düşünceleri yerel topluluklara karşı tutumlarına da yansımıştır. Jessup, 

“Müslüman’ın tüm ‘Doğu’yu temsil ettiği düşüncesiyle, ‘Müslüman’ın ahlaki karakteri, Doğu’nun 

 
43 James L. Barton, The Unfinished Task (New York, 1908), 54. 
44 Introduction by E. M. Werry, Methods Of Mission Work among Moslems, 10. 
45 Jessup, Fifty-Three Years in Syria, 1: 30. 
46 “Instructions to Messrs. Goodell and Bird,” Missionary Herald 19 (1923): 142. 
47 C.-F. Volney, Voyageen Egypteet en Syrie (1887; Paris, 1959); and John Lewis Burckhardt, Travels in Syria and 

the Holy Land (London, 1822). 
48 Bknz: Jane Hunter, The Gospel of Gentility: American Women Missionaries in Turn-of-the-Century China (New 

Haven, Conn., 1984), 129. 
49 James Axtell,The Invasion Within (New York, 1985), 86. 
50 Missionary Herald’tan alıntı 53 (1857): 19. 



Malazgirt Tarih Araştırmaları Dergisi, 1(Mayıs 2025) 

90 
 

tüm farklı dini mezheplerinin karakterinin adil bir temsilcisidir” diye yazmıştır. Hepsi birbirine 

benzer, yozlaşmış ve ahlaksızdır. der”51. 

Misyonerlerin Suriye’de karşılaştıkları en büyük engel İslam’dan ziyade Doğu kiliselerinin 

“nominal” Hıristiyanlığı olarak tanımlanan şeydi. Lübnan Dağı’nda, Maruni, Rum Ortodoks ve 

Katolik kiliseleri, orijinal Hıristiyan idealinden “düştükleri” ve şimdi “papacıların” kör kuklaları 

haline geldikleri için özellikle sert eleştirilere maruz kaldılar52. Evanjelik hayal gücüne göre, 

Doğu Hıristiyanları bölgede Protestanlığın yayılmasının karşısında en büyük sorunu teşkil 

ediyordu. Protestan misyonerler, Suriye’deki misyonlarının başlangıcından itibaren ve Doğu 

kiliseleri tarafından kendilerine gösterilen geçici karşılamaya rağmen, yerel halkla kendi 

koşullarında ilişki kurmayı ve onların ayinlerinin meşruiyetini ya da kutsallığını kabul etmeyi 

reddederek savaşçı bir tavır takındılar53. İlk din değiştirenlerden biri olan Es’ad Şidyak’ın 1828 

yılında Maruni kilisesinin emriyle “şehit edilmesi” misyonerlerin peşini bırakmadı ve “sözde” 

Hıristiyanlara karşı polemiklerini yoğunlaştırmalarına neden oldu54. 

İslam’ın parodisi yapılıp “Muhammedan” “sınırsız tutkulara sahip, yalan ve küfürle dolu, özel 

karakteri kirli, kıskanç, affetmeyen ve merhametsiz bir adam”55 olarak tanımlanabilirken, 

yüzlerce yıldır Hıristiyan olarak yaşayan ve ibadet eden Hıristiyanlar, yerlilere Hıristiyanlığı 

getirme iddiasına karşı bir meydan okuma oluşturuyordu. Zaten Hıristiyan oldukları için, 

misyonerlerin Suriye’deki (ve başka yerlerdeki) misyonun başlıca gerekçesi olarak hayal 

ettikleri karanlık, kendilerinin İsa’nın gerçek havarileri oldukları ve Doğu Hıristiyanlığının sadece 

yozlaşmış değil, aynı zamanda bencil, bağnaz ve sıradan insanlarla temastan uzak olduğu 

iddiasına bağlıydı. Eğer bir Müslüman ibadet ederken “zevkine ve alışkanlığına göre çeşitli 

küçük yakarışları, çeşitli homurdanmalar ve ünlemlerle mırıldanırsa”56, “Doğulu” Hıristiyan da 

“uzun bir şarkı mırıldanması” söyler57. Ne Müslüman ne de “Doğulu” Hıristiyan dua etti, ama 

tıpkı “küçük çocukların mükemmel bir şekilde taklit ettiği gibi”, beşikten tabuta kadar bir dizi 

anlamsız homurtuyu mekanik bir şekilde ezbere tekrarladılar. Her türlü gerçek dini ibadeti 

Doğuluların çeşitli sözlerinden ayıran misyonerler, kendilerini “ölü biçimlerin mezar giysilerini 

atarak” Doğu Hıristiyanlığını yeniden canlandıracak gerçek Hıristiyan inancının taşıyıcıları olarak 

sundular.”58. Misyonerler en başından beri potansiyel din değiştirenleri, onları “çevreleyen” 

ibadet biçimlerinden ayırmaya çalıştılar; bu kutsal kıyılarda var olan orijinal Hıristiyan varlığını 

restore etmek ve modernize etmek istediler. Misyonerlerin zihninde, Doğu Hıristiyanlığı ve 

İslam, yıkılması gereken zamansal ve ruhani yozlaşmanın iki temel direği olarak birleşmişti. 

Amerikalı misyonerler de kendilerini tarafsız ve Kutsal Topraklardaki halkları bölen “doğal” 

mezhepçiliğin üstünde görüyorlardı. Jessup’un Missionary Herald’da yayınlanan 

 
51 “Mohammedanism: By Rev. H. H. Jessup,”Missionary Herald” 56 (1860): 85. 
52 Barton, Unfinished Task, 51. 
53 Doğu kiliselerinin ayinlerine yönelik en ünlü saldırı 1826 yılında Jonas King tarafından kaleme alınmış ve Arapça 

olarak basılmış, daha sonra Türkçe’ye (İstanbul’daki Ermenilerin yararına) ve modern Yunanca’ya çevrilmiştir. Es’ad 

Şidyak’ın, King’in Katolik kilisesi aleyhindeki iddialarının “doğruluğunu” çürütemeyeceğini anladığında din 

değiştirmesine yol açan da bu mektuptur. Bknz: “Farewell Letter of Mr. King to His Friends in Syria,” MHROS, 2: 33-

36. 
54 Shidyaq olayının ayrıntıları 1828 ve 1829 yılları arasında Missionary Herald’da ve Shidyaq’ın kendi yazılarının Yusuf 

Khoury’nin editörlüğünü yaptığı Qissat As’ad Shidyaq [As’ad Shidyaq’ın Hikayesi] (Beyrut, 1992) adlı Arapça yeni 

bir baskısında bulunabilir. 
55 “Mohammedanism: By Rev. H. H. Jessup,” 85. 
56 Thomson, Land and the Book, 1: 26-27. 
57 Charles Henry Churchill, Mount Lebanon: A Ten Years’ Residence from 1842 to 1852 Describing the Manners, 

Customs and Religion of Its Inhabitants,3 vols. (London, 1853), 3: 86. 
58 Jessup, Fifty-Three Years in Syria,2:-783. 



Malazgirt Tarih Araştırmaları Dergisi, 1(Mayıs 2025) 

 

91 
 

“Müslümanlar” ile ilgili uzun bir yazısında belirttiği gibi, “tüm kafirlerden nefret etmek ve onları 

lanetlemek gerçek Müslümanların görevidir”59. Misyonerler kendilerini çeşitli topluluklar 

arasında hakem ve kurtuluş arayışındaki herkesin lideri olarak önerdiler.  Bir misyoner, “Bizim 

pozisyonumuz siyasette kesinlikle tarafsızdır.” diye yazmıştı60. Amaçları, yerel halkın “doğasında 

var olan” mezhepçilik bataklığını aşacak birleştirici bir kilise yaratmaktı. Misyonerler böylece 

okullarında Rum Katolikleri, Marunileri, Ermenileri ve Dürzileri bir araya getirmekle 

övünebiliyorlardı61. Mesih’teki kardeşliğin eşitliği, kendi öngördükleri uyumu yansıtan bir vaatti. 

Misyonerlerin sunduğu tek ve bölünmez bir Amerikan varlığı imajı, yerel nüfusun sayısız 

bölünmüşlüğüyle mükemmel bir tezat oluşturuyordu62. Bu aynı zamanda misyonun dengesini 

korumak açısından da çok önemliydi, çünkü sonuçta bu bir avuç misyoner, sözde yok olmakta 

olan “kalabalıklar” karşısında kesinlikle sayıca azdı63. Yerel halklara yardım etmek için, durgun 

olduğu iddia edilen toplumlarının dışından güçlü bir eylem gelmesi gerekecektir. Genç bir 

misyoner olan William Bird, “Yüzyıllar boyunca karanlığın lejyonları bu topraklarda rahatsız 

edilmeden hüküm sürdüler,” diye yakınıyordu64. Misyonerler gelişleriyle birlikte, modern bir 

Evanjelik Hıristiyanlığın, kendilerine yardım etmek istemeyen ya da edemeyen yerel halka zorla 

kabul ettirileceği “mücadelenin başladığına” inandılar. Eli Smith 1833’te, “Dinin yeniden 

canlanması dış yardımla sağlanmalıdır,” diyordu65. Amerikalı misyonerler kendi zihinlerinde iki 

zaman biçimi arasında köprü kurmayı başarmışlardı: İncil zamanı ve seküler zaman. Tam da 

İncil’in zamanına modern dünyada gelişebilecek canlı ve güncel bir anlam kazandırmak 

istedikleri için, kendilerini Hıristiyan nüfusla meşru muhataplar olarak gördüler. 

Misyonerler bu parametreler dahilinde kendilerini gayretle yönlendirdiler. Yerli Hıristiyanlar 

genel olarak misyonerlerin ruhani saflık ve dindarlık konusunda kendi kendilerine ilan ettikleri 

tekeli kabul etmeyi reddettiler ve din değiştiren az sayıdaki yerel Hıristiyanlar da kendi kiliseleri 

tarafından aforoz edilmekle karşı karşıya kaldı. Şidyak’ın ölümünden ve yerli Hıristiyanların din 

değiştirme konusundaki isteksizliğinden sonra, bazı Amerikalılar “tamamen erişilebilir” ve 

“Osmanlı’nın kalbinde, Müslüman yöneticilerinden ve dinlerinden aşırı derecede tiksinen ve bizi 

dostları olarak gören nominal Müslümanlar topluluğu” gibi görünen Dürzi topluluğuna yöneldi66. 

Her ne kadar Dürziler arasında yaşayan Hıristiyan nüfusun ıslahı üzerinde durulsa da, Dürzilerin 

din değiştirmesine yönelik çabalar da yoğunlaştı. Aslında bazı misyonerler için Dürziler bir 

merak konusuydu, biraz vahşi ve şaşırtıcı derecede misafirperverdiler ne Müslüman ne de 

Doğulu Hıristiyan olarak görülüyorlardı ve Kuzey Amerika’daki Kızılderililere en yakın paralel 

 
59 “Mohammedanism: By Rev. H. H. Jessup,” 82. 
60 Benton to A. L. Benton, December 27, 1860, Box 11, Folder 2, Benton Papers. 
61 Rufus Anderson, History of the Missions of the American Board of Commissioners for Foreign Missions to the 

Oriental Churches,2 vols. (Boston, 1872), 1: 374-76. 
62 Aynı şekilde, Çin’deki Amerikalı misyonerler de misyonerlerin geldikleri kökten farklı geçmişleri yalanlayan uyumlu 

bir imaj yansıttılar ve bu farklılıkların aksi takdirde yaratabileceği gerilimleri en aza indirdiler. Bnz: Hunter, Gospel of 

Gentility, 150. 
63 “Last Notices,” MHROS, 1: 134. 
64 William Bird to Rufus Anderson, Deir al-Qamar, 1858 Annual Report, Reel 542, Vol. 4, pt. 1, doc. 196, Papers of 

the American Board of Commissioners for Foreign Missions, filmed from the holdings of the Houghton 

Library,Harvard University, ABC 16.8.1: The Near East, 1817-1919, Unit 5; hereafter, ABCFM. Ayrıca Bknz. “Station 

Reports,” MHROS, 4: 332. 
65Bedir’den alıntılanmıştır, “Mission to ‘Nominal Christians,”‘ 137. 
66“Report of the Station at Beyroot,” Missionary Herald 37 (1841): 303; and “Letter from Mr. Smith,”Missionary 

Herald 39 (1843): 243. Ancak misyonerler arasında Dürzilere yönelik bir misyonun uygulanabilirliği konusunda bir 

anlaşmazlık ortaya çıktı ve bu anlaşmazlık farklı misyonerlerin Evanjelik topluluktaki din değiştirme deneyiminin 

merkeziliğine yaptıkları farklı vurgulara dayanıyordu. Bknz: Badr, “Mission to ‘Nominal Christians,”‘ 191-95; Tibawi, 

American Interests in Syria,97. 



Malazgirt Tarih Araştırmaları Dergisi, 1(Mayıs 2025) 

92 
 

olarak görünüyorlardı. Misyoner Benton, Dürzi dininin “dinsizlik, Yahudilik, Müslümanlık ve 

Hıristiyanlığın bir karışımı” olmasına rağmen, “gerçekte Dürziler dinsizdir” diye yazmıştır. Dürzi 

toplumu çok katı bir hiyerarşiye sahip olduğundan, Amerikalılar Dürzi elitlerle dost olmak için 

büyük çaba sarf etti. “Dürziler,” diye devam etti Benton, “cesurdurlar ve şeyhleri de görgü ve 

nezaket açısından ‘centilmen’ örneklerdir.” Onlar aynı zamanda misyon okullarının da başlıca 

hamileriydi67. Misyonerler, Lübnan Dağı’nın farklı dinlere mensup insanların yaşadığı Dürzi 

bölgelerinde istasyonlar kurdular. Bhamdun’daki Benton’lar gibi onlar da “vahşi dağlıların68“ 

arasında yaşıyorlardı. “Benton, “Bu kadar karanlık bir dağın bize açılmış olmasına, burada 

katillerin, zina yapanların ve benzeri günahkârların ortasında bu kadar güven içinde 

yaşayabilmemize ve Tolland’daki Bay Marsh gibi Müjde’yi vaaz etme özgürlüğüne sahip 

olmamıza hayret ediyoruz,” diye yazdı69. Misyoner aile olan Bliss’ler, misyonerlerin bir okul 

işlettiği Abeih’te konuşlanmışlardı. Erkek misyonerler Dürzi şeyhleri ve elitleriyle iş ilişkileri 

geliştirip çocuklarını misyoner okullarına göndermeleri için onları yavaş yavaş ikna ederken, 

kadın misyonerler de “rütbeli” Dürzi kadınların ihtiyaçlarıyla ilgileniyordu. Benton’ın eşi ve 

misyoner arkadaşı Loanza, Dürzi kadınların hastalıklarıyla ilgilenmek üzere evlerini ziyaret etti 

ve Abby Bliss adlı misyoner ise “rütbeli Dürzi hanımların” ziyaretlerini kabul etti.”70. Amerikalılar, 

misyonerlere bir operasyon üssü sağlayabilecekleri ve yerel halkın gözünde meşruiyetlerini 

güvence altına alabilecekleri için Dürzi elitlerini yetiştirdiler. Misyonerlik gayreti ve 

adanmışlığının Maruni ve Rum kiliselerinin kendi taraftarları üzerindeki kıskacını nihayet 

kıracağına dair iyimserlikleri ne kadar büyük olursa olsun, Amerikalı Protestanlar Şidyak’ın şehit 

edilmesinden yararlanarak Hıristiyan kardeşliği vizyonlarını hayata geçirmeyi asla 

başaramadılar ve Dürzileri de dinlerinden döndüremediler. 1830’larda ve 1840’ların başında 

Suriye’de Doğu Sorunu nedeniyle yaşanan ve yerel toplumdaki geleneksel siyasi ve sosyal 

yapıların çoğunun altını oyan siyasi çalkantılar bile -misyonerlerin hararetli umutlarının aksine- 

önemli sayıda din değiştirene yol açmadı71. Birçok girişimde bulunmalarına rağmen, 

misyonerler yerlilerle, seküler teknoloji ve güçle olan ilişkileri ve yerlileri eşit olarak görmeyi 

reddetmeleri nedeniyle bir şekilde tehlikeye atılmayan bir Hıristiyan vatandaşlığı duygusunu 

ifade edemediler. 

Lübnan’daki yerli halk en başından beri Evanjelik mesajdan çok Amerikalıların beraberlerinde 

getirdikleri teknoloji ve nüfuzla ilgileniyorlardı72. İlerleme kaydedemediklerinin farkına varan 

misyonerler, neden bu kadar az kişinin müjdenin “gerçeğini” kabul ettiğini kendilerine defalarca 

sordular ve 1837’de en az bir kez iç gözlem yaptıklarında, cevapları düşünmek için geri 

çekildiler. Bunlar arasında yerel dillerde yaşadıkları zorluklar, “dünyevi kaygıların” dikkatlerini 

dağıtması ve Missionary Herald’ın okuyucularına “kendilerine o kadar benzemediklerini, [bu 

durumun] onu dinlemelerini ve ona bir dost ve kardeş olarak güvenmelerini engellediğini” 

hatırlattığı yerlilerle aralarındaki sosyal mesafenin devam etmesi ve misyoneri “davetsiz misafir 

 
67 Benton to Lathrop, July 29, 1857, Box 11, Folder 2, Benton Papers (emphasis in original). 
68 “The Diaries, Reminiscences and Letters of Loanza Goulding Benton,” unpublished MS kindly put at my disposal 

by Mrs. Marjorie Benton, p. 85. 
69 Benton to Lathrop, April 12, 1858, Box 11, Folder 2, Benton Papers. 
70 Bliss, Reminiscences, 120. 
71 Suriye’deki Doğu Sorunu hakkında daha fazla bilgi için bkz. Salibi, The Modem History of Lebanon; Harik, Politics 

and Change in a Traditional Society; L. Carl Brown, International Politics and the Middle East (Princeton, N.J., 1984). 
72 Misyonerlere yönelik bu tür tepkiler Lübnan Dağı’na özgü olmaktan çok uzaktı.Örneğin Tom Beidelman, Doğu 

Afrika’daki İngiliz misyonerlik faaliyetleri bağlamında benzer bir örüntüye dikkat çekmiş ve Kilise Misyonerlik 

Cemiyeti’nin (CMS) İngiliz misyonerlerinin kendi estetik imajları ile seküler iktidarla olan ilişkilerinin gerçekliği 

arasında nasıl kaldıklarını göstermiştir. T. 0. Beidelman, Colonial Evangelism (Bloomington, Ind., 1982), 116-17. 



Malazgirt Tarih Araştırmaları Dergisi, 1(Mayıs 2025) 

 

93 
 

olarak görülmeden yaklaşamayacağı kişilerden uzak durmaya” teşvik etmesi yer alıyordu; Bu 

duygu çoğu zaman o kadar güçlüdür ki, Müjde’nin zorlayıcı gücünden başka hiçbir şey onu 

onlarla temasa geçiremez “73. 

Misyonerlerin seküler iktidara karşı takındıkları ikircikli tutum da sorunları daha da 

derinleştiriyordu. Misyonerler, misyonları ile Avrupa devletlerinin seküler güçleri arasındaki 

ilişkiden o kadar dehşete düşmüşlerdi ki, 1844’te alınan bir kararda tüm misyonerler, bir grup 

araştırmacının ya da bir köyün misyona katılma talebinde bulunması halinde, “bu nedenle, 

onların korunması için konsoloslar nezdinde (büyük olduğu varsayılan) nüfuzumuzu kullanma 

yükümlülüğümüz yoktur. Böyle bir zorunluluk yoktur ve buna karşı korunmalıyız.”74. Osmanlı 

İmparatorluğu’nun kalabalık liman kentlerindeki denizci gruplarından, misyonerlerin yansıtmaya 

çalıştığı sert ve babacan imajla alay eden sarhoş konsoloslara kadar, Avrupa medeniyetinin 

karanlık yüzü olarak gördükleri şeylerden hoşlanmıyorlardı. Her şeyden önce, “seküler” Avrupa 

bilgisinin aktarıcıları olmaya şiddetle karşı çıktılar ve bu nedenle matbaaları dini risaleler ve 

polemik tartışmalarla sınırlı kaldı75. Ancak, konsoloslarının ve gambotlarının koruması olmadan 

dinsel tebliğ yapılamazdı. Osmanlı İmparatorluğu’nda misyonerler ve Avrupalı güçlerin 

temsilcileri arasında sürekli bir iletişim vardı. Amerikalılar Malta’ya vardıklarında, İngiliz 

konsoloslar onlara güvenlik teklif etti ve İngiliz Yabancı İncil Derneği (British Foreign Bible 

Society) üyeleri onları karşıladı. Emperyal rekabet ve büyük bir güçle özdeşleştirilme ihtiyacı 

nedeniyle, Amerikan konsolosluk yardımının eksik olduğu durumlarda İngiliz desteğine 

güvendiler. Misyonerler Amerikalı olduklarını bilseler de, yerli halk arasında imparatorluk 

gücüne bağlı oldukları düşüncesini ortadan kaldırmak için çok az çaba gösterdiler. “Onlar 

[Dürziler] misyonerlerimize çok güveniyor gibi görünüyorlar,” diye itiraf etti Benton, “ve eğer 

Dürzi olmasalardı İngiliz Protestanı olacaklarını söylüyorlar.” Sık sık İngilizlerle karıştırılıyoruz ve 

Amerikalı olarak biliniyoruz, çoğu zaman bu dağlıların zihinlerini bu hatadan kurtarmaya 

çalışmıyoruz. Birçoğunun coğrafya hakkında hiçbir fikri yok”76. 

Daha da önemlisi, misyonerler metropol kültürünün ahlaksızlıklarından nefret etseler de, 

potansiyel dindaşlarını etkilemek için Batı teknolojisinin süslerine ihtiyaç duyuyorlardı. Hastaları 

iyileştirmek istedikleri kadar, sahip oldukları modern teknolojinin önemli sonuçlarının da 

tamamen farkındaydılar77. Batılılar olarak kendilerini “yerlilerden” ayıran bilimsel bilgiye sahip 

olduklarını biliyorlardı. Daniel Bliss’in de itiraf ettiği gibi, “Sempati ve buzağı ayağı jölesi 

‘Kurtuluş Planı’nın bir parçası değildir, ancak onu göstermede büyük bir yardımcıdır.”78 Loanza 

Benton, hastaları tedavi etmesi istendiğinde, “pek doktor sayılmam ama vahşi dağcılardan daha 

çok şey bildiğime eminim” diyerek hemen kabul ettiğini itiraf etti79. Böylece bir matbaa getirdiler 

ve İncil’i Arapça olarak bastılar ve daha da dokunaklısı, şifa sanatı ve modern tıp konusunda 

eğitildiler. Loanza Benton “[yerli kadınların] güvenini ve kalbini kazanıyordu; hepsi ona bir anne, 

öğretmen, arkadaş, doktor ve hemşire olarak bakıyordu.”80 Jessup “pratik diş hekimliği” eğitimi 

 
73 “Resolutions Adopted at a Missionary Conference Convened Sept. 27, 1837, “MissionaryHerald 34 (1838): 114-

15. 
74 Badr’deb alıntı, “Mission to ‘Nominal Christians,” ‘ 246-47. 
75 Hutchison, Errand to the World ,82; Tibawi, American Interests in Syria, 130. 
76 Benton to Lathrop, July 29, 1857, Box 11, Folder 2, Benton Papers. Maruniler, Shidyaq olayında dramatik bir 

şekilde görüldüğü üzere, Amerikalıları “İngilizler” olarak da adlandırıyordu. Bkz. Khoury, Qissat As’ad Shidyaq. 
77 Michael Adas, Machines as the Measureof Men: Science, Technology,and Ideologies of Western Dominance 

(Ithaca, N.Y., 1989), 285. 
78 Bliss, Reminiscences,134. 
79 “The Diaries, Reminiscences and Letters of Loanza Goulding Benton,” 85. 
80 Benton to Lathrop, April 12, 1858, Box 11, Folder 2, Benton Papers. 



Malazgirt Tarih Araştırmaları Dergisi, 1(Mayıs 2025) 

94 
 

almış ve New York’ta tıp derslerine katılmıştı81. Dahası, misyonerler “merhamet görevlerini” on 

dokuzuncu yüzyıl Batı yayılmasının amansız gidişatına ayrılmaz bir şekilde bağlamışlardır. 

Onların gözünde Tanrı, dünyanın büyük güçlerini Mesih’in ve ona hizmet edenlerin hizmetine 

vermişti. Kendi Püriten miraslarından hareketle, Amerika’daki Kızılderili topluluklarının “içten 

istilasının” Avrupa askeri gücü ve teknolojisinin desteği ve gücü olmadan mümkün 

olamayacağını biliyorlardı82. ABCFM’nin maaşlı misyonerleri, özellikle de 1840’lar ve 1850’lerde 

Suriye’ye gelen nesil, Avrupa gücünün yakınlığının farkındaydı. Amerikan Board misyonerleri 

izole olmadıklarını biliyorlardı; şehirlerin içinde ya da yakınında yaşıyorlardı ve Bliss’ler gibi 

Abeih köyünde birkaç saatlik mesafede yaşadıklarında “Akdeniz’in tam manzarasına sahiptiler 

ve vapurların gelip gidişini görebiliyorlardı.”83. 

Beyrut’taki Suriye Misyonu’nun “Orijinal Tıbbi Binası”. Stephen B. L. Penrose, Jr.’dan yeniden üretilmiştir, That 

They May Have Life: The Story of the American University of Beirut, 1866-1941 (1941; Beirut, 1970). Beyrut 

Amerikan Üniversitesi, Üniversite Yayınları Komitesi’nin izniyle. 

Tüm misyonerler metropolle (büyük şehirler) sürekli iletişim halindeydi ve The Missionary 

Herald adlı dergileri aracılığıyla misyonun koşulları ve beklentileri hakkında raporlarla evdeki 

izleyicilerini sürekli olarak bilgilendiriyorlardı. Bunu, buharlı gemilerin ve sanayi devriminin diğer 

yeniliklerinin ortaya çıkması sayesinde yapabildiler. Diğer görevlerin ilerleyişinden, 

aksiliklerden ve başarılardan sürekli haberdardılar. Hindistan’daki 1857 İsyanı ile ilgili haberleri 

 
81 Jessup, Fifty-Three Years in Syria, 1: 16. 
82 James Axtell, The European and the Indian: Essays in the Ethno history of Colonial North America (Oxford, 1981), 

43. 
83 These are Abby Bliss’s words in Bliss, Reminiscences, 119. 

 



Malazgirt Tarih Araştırmaları Dergisi, 1(Mayıs 2025) 

 

95 
 

endişeyle takip ettiler, Cawnpore katliamını duydular ve “Mesih’in krallığının yayılmasıyla 

böylesine derin bir ilgisi olan” Afyon Savaşları’nın sonucuna sevindiler. 

Çin İmparatorluğu’nda en az 350.000.000 yardıma muhtaç insan var; komşu Japonya 

İmparatorluğu’nda ise bu sayı otuz ya da kırk milyon kadar daha fazla. Putperest dünyanın 

yarısını oluşturan bu iki imparatorluk, Hıristiyanlığa ve Hıristiyanlığa karşı çağlar boyunca kapalı 

kaldıktan sonra, bir yıl önceki toplantımızdan bu yana ve çok harika bir şekilde açıldı. . . Bu en 

büyük yeryüzü topluluğunun Müjde’ye açılmasını sağlamak için -zamanı gelmişti- takdiri ilahi, 

Hıristiyan âleminin dört büyük gücünden -İngiltere, Fransa, Rusya, Amerika- elçileriyle ve 

taleplerinin başarıya ulaşması için gereken her şeyle birlikte oradaydı84. 

“Şeytan’ın kalelerine” yönelik bu dünya çapındaki saldırıda, belirli gediklerin açılması ve bu 

gediklerin tutulması gerekiyordu. Bu anlamda Suriye, her ne kadar özel bir dini ve tarihi öneme 

sahip olsa da, bu tür birçok cepheden yalnızca biriydi. Boston’daki kurulun Hıristiyan 

misyonunu daha genel bir uygarlaştırma misyonundan ayırma çabalarına rağmen, misyonerler 

büyük bir yetenek ve adanmışlıkla, misyonlarının giderek daha fazla bağımlı hale geldiği sanayi 

çağının ürünlerinde ustalaşmayı öğrendiler. Osmanlı sonrası bir gerçeklik yaratmaya 

koyuldular: Osmanlı yasalarına bağlı değillerdi, Osmanlı memurlarıyla nadiren temas 

kuruyorlardı, Türkçe bilmiyorlardı ve hepsinden önemlisi hayatlarını Müslüman Osmanlı 

İmparatorluğu’nun sona ermesi için içtenlikle dua eden Evanjelik Hıristiyanlığın ilkelerine göre 

yaşıyorlardı. Kendilerini Cebel-i Lübnan denen dağda, yasaların ya da kısıtlamaların prangaları 

olmadan misyonerlik deneyleri yapabileceklerini hayal ettiler; kendileri için mükemmel bir alan 

yaratmışlardı-din değiştirme özgürlüğü, istekli bir nüfus (ya da öyle umuyorlardı) ve Avrupa-

Amerikan ahlaksızlığından arınmış bir bölge85. Amerikalı misyonerler, Hıristiyan olarak 

adlandırdıkları bu eşsiz mekâna, sanki yerlilere modern yaşamın maddi gerekliliklerini 

göstermek istercesine, Amerikan mobilyaları ve dikiş makineleri gibi ev konforu unsurlarını da 

ekleyerek burayı daha da evcilleştirip tanıdık hale getirdiler. “Yani,” diye düşünüyor Benton, 

“medeniyet onların [Lübnanlıların] yaşam alanlarına sandalyeler, masalar vs. şeklinde giriyor”86. 

Yine de Suriye’deki Amerikan misyonunun en hayal kırıklığı yaratan yönü, Ermeniler ya da 

Güney Afrika veya Yeni Dünya’dakilerin aksine, kitlesel din değiştirmenin başarısız olmasıydı. 

Dünya çapındaki misyonlar evlerine “gerçek bir Hıristiyan inancının saflığı ve yaşamı içinde” 

ayağa kalkmaya hazır binlerce “yerliyle” ilgili raporlar gönderirken, Suriye Misyonu, özellikle 

1860’a giden yıllarda, hayal kırıklığına uğramış duyguları kapsayan raporlar gönderdi. 

Başarısızlık ve “geri dönen misyoner” olarak yaftalanma korkusuyla sarsılan misyonun erkek ve 

kadınları, toprak vaadini yerine getirmek için çaresizdi. Ancak Müslüman ve Dürzi nüfus, din 

değiştirmeyi reddetti. Maruni, Rum Ortodoks ve Katolik kiliseleri misyonerlerle temasa 

geçenleri aforoz etmekle tehdit etti. Buradaki zorluk, on dokuzuncu yüzyıl imparatorluk çağında 

gelmelerine rağmen, Suriye’deki misyonerlerin Yeni Dünya’daki misyonerlik çabalarını 

 
84 Boston’daki Misyonerlik Evi’nden 4 Ocak 1859’da ABCFM Suriye Misyonu’na gönderilen genel mektup. Mektup 

şöyle devam ediyordu, “Hindistan’da da büyük olaylar yaşanıyor. Korkunç İsyan, geçtiğimiz yıl bu ülke için dört 

Antlaşmanın Çin için yaptığından daha fazlasını yaptı ... Ve davamız için bu kazanımların hepsi, işgal etmemize izin 

verilen Hindistan’ın en iyi bölgelerinden bazılarında bizim için mevcuttur. Hindistan’daki bu kriz, değişim ve devrim, 

şeytanın bu büyük, kadim ve zorlu kalelerine özel bir saldırıda bulunmanın tam zamanıdır.” Cawnpore katliamı 1857 

Hindistan İsyanı sırasında meydana gelmiş, o yılın haziran ayında 400 kadar Avrupalı Hintli isyancılar tarafından 

öldürülmüştür. Daha fazla bilgi için bkz. Stanley Wolpert, A New Historyof India (New York, 1989), 235. 
85 Bknz: Paul Rabinow, French Modern: Forms and Norms of the Social Environment (Cambridge, Mass., 1989); ve 

Gwendolyn Wright, The Politics of Design in French Colonial Urbanism (Chicago, 1991). 
86 Benton to Lathrop, July 24, 1857, Box 11, Folder 2, Benton Papers 



Malazgirt Tarih Araştırmaları Dergisi, 1(Mayıs 2025) 

96 
 

karakterize eden ezici sürprizden ya da Afyon Savaşları’nın ardından Çin’deki misyonerlik 

girişiminin çıplak gücünden yoksun olmalarından kaynaklanıyordu87. Sonuçta Hıristiyanlık yeni 

bir din değildi ve Amerikalı misyonerler umutsuzca öyle olduğunu iddia etseler bile, misyonun 

nesneleri olarak “yerliler” evanjelizm melodisiyle cezbedilmeyi reddettiler. Sonuç olarak, 

Suriye’deki misyon sürekli bir kararsızlık içinde kaldı ve kapatılma tehdidi misyonerleri daha 

endişeli, daha umutsuz ve içinde bulundukları durumu ve nihai zaferlerinin yakınlığını 

abartmaya daha yatkın hale getirdi88. 

Bir başka zorluk da Suriye Misyonu’nun yerli din değiştirenlere karşı takındığı tavırdı. Amerikalı 

misyonerlerin yerlilere olan güvensizliği nedeniyle, din değiştiren az sayıdaki kişinin 1848 yılına 

kadar başvuracakları bir Protestan kilisesi yoktu. İlk yirmi yıl boyunca misyonerler hiçbir yerli 

papazı atamayı reddetmiş ve onları gerçek anlamda Hıristiyan olmak için yeterli müjdeci gayreti 

gösterene kadar eski kiliselerinin yapısı içinde kalmaya teşvik etmişlerdi. Dahası, Suriye 

Misyonu’ndaki bazı misyonerler ile Boston’daki yönetim kurulu arasında 1840’ların ortalarında 

gündeme gelen büyük bir bölünme vardı89. 

Misyonerler, Protestan cemaatinin kendisini diğer milletlere (dini cemaatlere) karşı 

koruyabilmesi için özerk bir örgütlenme içinde yerlilerin ayin ve törenlerinde kapsamlı bir 

reform yapılmasını isterken, kurul, Protestanların Osmanlı makamları tarafından ayrı bir millet 

olarak resmen tanınıp tanınmadığına bakılmaksızın, misyonerlerin yerli bir papaz tarafından 

yönetilecek özgür bir bireyler birliği olarak yerli bir kilise kurmasını istiyordu90. Başka bir deyişle, 

kurul, siyaset alanına yersiz bir genişleme olduğunu düşündüğü şeye izin vermeyi reddederken, 

misyonerler de yerlilerin Evanjelik gayretlerinde hala samimiyetsiz olduklarına ikna oldukları için 

yerli bir papazı kabul etmeyi reddettiler. Sonuç olarak, eski kiliselerinden gördükleri zulüm 

karşısında, Protestanlığa geçen az sayıdaki kişiye, Pavlus gibi, kilisenin yayılması için çektikleri 

acılara tahammül edilmesi gerektiği hatırlatıldı91. 

1850’lerin ortalarında misyonun içinde bulunduğu çıkmazı tasvir eden genç bir misyoner için 

başarı beklentilerinin hiç de iç açıcı olmaması şaşırtıcı değildir:   

Adam istiyoruz, adam, adam! … 

Bizim bölgemizde misyonerlik çalışmaları için iyi ve güçlü bir adamımız yok. Ya Arapça ya da 

fiziksel güç eksikliği hepimizi zayıflatıyor. Bay Calhoun sadece ara sıra vaaz veriyor ve küçük 

seminerimizin gözetimini üstlenmekte zorlanıyor… Bay Smith ve Bay Whiting bir Şabat günü 

birden fazla vaaz veremeyeceklerini düşünüyorlar… Bay Benton hâlâ kekeme; ben daha 

acemiyim; Bay Lyons da tabii ki henüz boğazını ve ağzını açamadı92. 

Bu sinir bozucu durum, bir kesintiye yol açtı. Suriye’deki koşullar altında, misyonerlerin 

doğrudan kontrolü altında olmayan ayrı bir “yerli” kilise için yeterli gerekçe olmadığını 

düşündüklerinden, az sayıdaki din değiştirenlerle misyonerler arasındaki ilişkiler gergindi. Aynı 

 
87 Bknz. Hunter, Gospel of Gentility,6. 
88 Bu eğilimin tarihçesi için bakınız Tibawi, American Interests in Syria, (Suriye’deki Amerikan Çıkarları). 
89 Badr, “Mission to ‘Nominal Christians,”‘ 280. 
90 Tibawi, American Interests in Syria,99. 
91 Daha fazla ayrıntı için Badr’a bakınız, “Missionto ‘Nominal Christians,” 257. Millet sistemi hakkında daha fazla bilgi 

için bkz. Benjamin Braude and Bernard Lewis, eds., Christiansand Jews in the Ottoman Empire: The Functioning of 

a Plural Society, 2 vols. (New York, 1982). C. P. Williams, Nijer Toprakları’ndaki CMS misyonerleri bağlamında, 

yabancı misyonerlerin kendi kendini yöneten yerli bir kiliseyi kabul etmekte yaşadıkları zorluk ve ideal hakkında 

benzer bir noktayı tartışmıştır. Bkz. C. P. Williams, The Ideal of the Self-Governing Church:A Study in Victorian 

Missionary Strategy (Leiden, 1990). 
92 “Letter from Mr. Bird, June 25, 1855,” Missionary Herald 51 (1855): 312. 



Malazgirt Tarih Araştırmaları Dergisi, 1(Mayıs 2025) 

 

97 
 

zamanda misyonerler hem din değiştirenlere hem de daha da önemlisi kendilerine, yakın 

gelecekte (sürekli ertelenen) “gerçek” din değiştirenlerden oluşan kritik bir kitle oluşur 

oluşmaz, ciddiyetle bekledikleri Hıristiyan kardeşliğinin ortaya çıkacağı umudunu verdiler93. 

Böylece, Amerikalılar potansiyel din değiştirme olasılığını abartırken, aynı zamanda zaten din 

değiştirmeyi başarmış olanlarla eşitlikçi bir temelde ilgilenmeyi ertelediler. Örneğin Daniel Bliss, 

din değiştirenlerden sanki sıkı bir kontrole ihtiyaç duyan huysuz çocuklarmış gibi bahsetmiştir. 

“Biliyorduk ki,” diye yazıyordu, “onlar Mesih’te henüz bebektiler ve fikirlerine ve duygularına 

çok fazla saygı gösterilmemeliydi.”94. Başka bir misyoner olan Aiken daha da ileri gitti: “Bu 

halkta dürüstlük ve doğruluk eksikliği, her konuda gevşeklik ve tembellik ve bir bütün olarak 

ruhani algılama eksikliği vardır; bunun kalıntıları en umut verici ihtida vakalarında ve Kilise 

üyelerimizin en güvenilir olanlarında bile görülmektedir.”95. 

Aynı zamanda, misyonerler başarının yakınlığını abarttılar. William Benton din değiştirmeyi 

reddeden Dürziler arasında yaşadığı dönemi şöyle anlatmaktadır: “İncil’den hala uzaklar, ancak 

Lübnan’daki ilkokul sistemimizin başlıca hamileri ve dostları onlar ve çocuklarına Ahit’i, İlmihal’i 

ve Hıristiyan doktrinini öğretmemiz için çocuklarını bize vermeye hazırlar ve ‘Bizde herhangi bir 

değişiklik umudu çok az, ancak bizden sonraki çocuklarımızda ve gelecek nesillerde farklı 

olacak’ diyorlar.”96. Misyonerlerin kalplerine ve zihinlerine kazınan başarısızlık, içlerinde onları 

yerel halktan ayıran farklılık ve düşmanlık duygularını harekete geçirecekti. Reddedildiler ama 

sebat ettiler. Kullandıkları imgeler, tesadüfi olmayan bir şekilde, Haçlı Seferleri’ne aitti. 

Misyonerler böyle yaparak kendi ülkelerindeki dinleyicilerine tanıdık gelmeyi ummuş olabilirler, 

ancak bu süreçte kendilerini çevrelerine daha da yabancılaştırmışlardır. Geleceğe dair umut 

vermek için geçmişe baktılar. Misyonerler, şimdiki zamanda başarısızlığa uğramamak için 

umutsuz bir çaba göstererek, kendilerini bir süre önce Kutsal Toprakları “kurtaran” Hıristiyan 

şövalyelerle özdeşleştirmeye çalıştılar: 

Yedi yüz yıl önce, Kutsal Kabir’i kurtarmak için gelen ve kalıntıları çevremizdeki pek çok dağın 

zirvesini taçlandıran kaleleri inşa edenlerden arta kalan yorgun ve bitkin bir savaşçı grubu, 

Avrupa’ya bir yardım çağrısı gönderdi ve bu çağrı, prens ve serfin binlerce evinde çınlayarak, 

kılıç ve mızraklarla donanmış, zahmete katlanmaya ve ölümü göze almaya hazır, aceleci bir 

orduyu yardıma çağırdı. Ve şimdi, aynı savaş alanlarından, karanlığın ve günahın güçleriyle 

çatışmayı başarıyla sürdüremeyecek kadar az sayıda ve çok zayıf olanlar tarafından yeniden bir 

yardım çığlığı yükseliyor97. 

Misyonerler evanjelik misyonlarının başarısızlığını, Hıristiyanlığı zaten bilen bir dünyaya 

getirmekle ilgili kendi mesihçi fantezilerinin bir sonucu olarak değil, yerlilere has bir sorun 

olarak gördüler. Başarısızlığı açıklamak için eş zamanlılık reddedilmiştir. Haçlı Seferleri’ne 

yapılan atıf, misyonerler ve kendi toplumları için zaman gelişirken, Doğu’da zamanın 

durgunlaştığını gösteriyordu. Modern Haçlılar ve geçmiştekiler ortak bir ebedi düşmanı 

 
93 Tibawi, 1850’lerde gelen ve Arapça bilmeyen misyoner neslinin hızlı sonuçlar elde etmek için çok daha sabırsız 

olduğunu ve bu düşüncelerin yerli din değiştirenlere yönelik abartılı şüphelerini açıklamış olabileceğini ima etmiştir. 

Yine de “gerçek” din değiştirme konusundaki endişeler misyonun başlangıcından itibaren belirgindi ve misyonerler 

kendi kiliselerini isteyen bir avuçtan fazla din değiştiren kişi edinir edinmez açıkça ifade edildi. Bkz. Tibawi, “Genesis 

and Early History of the Syrian Protestant College,” 266; ve daha fazla ayrıntı için bkz: Badr, “Mission to ‘Nominal 

Christians,’”  
94 “Letter from Mr. Bliss, Aug. 28, 1857,” Missionary Herald 53 (1857): 399. 
95 “Letter from Mr. Aiken, Aug. 31, 1857,” Missionary Herald 53 (1857): 401. 
96 Benton to Lathrop, July 29, 1857, Box 11, Folder 2, Benton Papers. 
97 “Station Report (Sidon) 1858,” Missionary Herald 55 (1859): 133-34. 



Malazgirt Tarih Araştırmaları Dergisi, 1(Mayıs 2025) 

98 
 

paylaşıyorlardı: yerli fanatizm. Ve fanatizm evrimleşmedi. Misyonerlerin zihninde bu durum 

devam etti ve zaman zaman ve inatla su yüzüne çıktı. Değişmez ve ilkel olarak kabul edildi ve 

her şeyden önce yerli olarak sınıflandırıldı. Fanatizm başarısızlığa neden oldu; misyonerler için 

bilinmeyen ve bilinemez olan her şeyi somutlaştırmaya başladı. 

Eli Smith’in 1857’de zamansız ölümü Jessup, Benton ve yeni kuşağın diğer üyelerinin 

sıkıntılarını daha da artırdı. Bir misyoner, “Tanrı misyonumuzu yine vurdu. Bu acı bizi kutsasın,” 

diye umutsuzluğa kapıldı98. Umutsuzluğa kapılan Edward Aiken, 1857’de “bu toprakları tercih 

etmek için belirlenen zaman henüz gelmemiş gibi görünüyor” diye haykırdığında genel 

misyoner görüşünü özetliyordu99. Görünüşe göre Amerikan mesajı hiçbir yerde olumlu 

karşılanmıyordu ve aslında herhangi bir bölgede olumlu karşılanma potansiyeli bile 

misyonerlerin kendi aralarında ciddi bir gerilim kaynağı haline gelmişti. Bu etkileşimlerin 

sonuçları, Dürzi elitlerinin çocukları için okullar açarken az sayıda Protestan din değiştirmeye 

ve onlarla ilgilenmeye odaklanan bir Amerikan misyonerlik perspektifinde kendini göstermiştir. 

Misyonerlik görüşü teorik olarak dünyanın kurtuluşunu düşündüğü için küreseldi, ancak 

Suriye’de giderek daha küçük çevrelere ve deneyimlere bölündü. Her biri kendi bölgesinin 

“yerlilerin” potansiyel kurtuluşu için ideal olduğunu düşünüyordu. Benton, daimî misyonun yeri 

konusunda misyoner arkadaşlarıyla uzun süren bir tartışmaya girdi ve bu tartışma 1859’da 

Suriye Misyonu’ndan ayrılmasıyla sonuçlandı100. 1860 yılına gelindiğinde, toplumlar arası şiddet 

Lübnan Dağı’nı harap ettiğinde, misyonerler kendilerini kargaşa içinde buldular. 

Lübnan Dağı’ndaki Savaş 1860 yazında Maruniler ve Dürziler arasında yaşandı. Mayıs sonu ile 

haziran sonu arasında Lübnan Dağı’nın karışık bölgeleri şiddetli çatışmalara sahne oldu. Sonuç 

olarak onlarca köy yakıldı ve başta Hıristiyanlar olmak üzere Dürziler de dahil binlerce kişi 

öldürüldü. Burada ilgi çekici olan savaşın kronolojisi değil, Evanjelik başarının sönük beklentileri 

nedeniyle zaten hayal kırıklığına uğramış olan misyonerleri seküler güçle ilişkilerini yeniden 

değerlendirmeye nasıl zorladığıdır. 1860’taki çatışmaların Kırım Savaşı’nın sona ermesini, Paris 

Antlaşması’nın imzalanmasını ve 1856 Hatt-ı Hümayun’un ilan edilmesini -Hıristiyan tebaanın 

Müslüman tebaayla eşitliğini garanti altına alan ve Büyük Güçleri Osmanlı İmparatorluğu’nun 

içişlerine karışmama politikasına ciddiyetle bağlayan anlaşmalar- takip etmesi, misyonerlerin 

çatışmaya tepkilerinin imparatorluğu kendilerine emanet etmiş olmaktan kaynaklanan daha 

genel bir Avrupa suçlamasından ayrı tutulmamasını sağladı101. Buna ek olarak, misyonerlerin 

savaşa verdikleri tepkiler bir başka açıdan da milenyum öngörülerinin kanıtı olarak anlaşılabilir. 

Vahiy kitabının okunmasına dayanarak, Deccal’in (aynı anda papa ve sultan olarak tasavvur 

edilen) saltanatı MS 606’dan başlayarak 1.260 yıl sürecektir. Dolayısıyla 1866 önemli bir tarihti 

ve hemen öncesindeki herhangi bir çatışmanın binyıllık bir bağlamda görülmesi kaçınılmazdı102. 

Savaşın sefaleti ve dehşeti, kurtuluşa yazgılı bir dünyanın ilk sarsıntısı gibi görünüyordu. Benton 

savaşı “görülmesi gereken yüce ama bir o kadar da korkutucu ve acıklı bir sahne” olarak 

 
98 “Letter from Mr. Wilson to Dr. Robinson, April 1857,” Missionary Herald 53 (1857): 125. 
99 “Letter from Mr. Aiken, Aug. 31, 1857,” 401. 
100 Tibawi, American Interests in Syria, 146. 
101 Leila Fawaz, An Occasion for War: Civil Conflict in Lebanon and Damascus in 1860 (Londra, 1994) kitabında 

1860 savaşının bir anlatısı bulunabilir. Paris Antlaşması ve 1856 tarihli İmparatorluk Senedi, Osmanlı 

İmparatorluğu’nu esasen “Avrupa’nın hasta adamı” olarak Avrupa devlet sistemine dahil etti, ancak aynı zamanda 

imparatorluğun iç işlerine doğrudan müdahaleyi engelleyen uluslararası hukuka tabi bir egemen güç olarak. Böylece 

1860 savaşı, müjdelenmemiş dünyaya ruhani müdahalenin gerekliliğine dayanan misyonerlik idealleriyle bir 

dereceye kadar tezat oluşturan, Avrupa’nın siyasi müdahalede bulunmama politikasının hemen ardından geldi. 
102 Field, America and the Mediterranean World, 81. 



Malazgirt Tarih Araştırmaları Dergisi, 1(Mayıs 2025) 

 

99 
 

tanımladı103. Bu, en azından misyonerlerin düşüncesine göre, Evanjelik mesajı görmezden 

gelen bir halk için ilahi bir cezaydı. William Bird, “belki de toprağı arındırmak ve müjdeye giden 

yolu hazırlamak için bir savaşa ihtiyaç olduğunu” düşünme eğilimindeydi ve onun görüşünü 

destekleyen Jessup, savaşın “bu halkı Mesih’e sığınmaya ikna etmek için gereken disiplinin ta 

kendisi olabileceğini” ekledi104.  

Ancak daha yakın bir düzeyde, Amerikalı misyonerlerin tepkisi, özellikle Bliss, Jessup ve Benton 

kuşağından olanların hazırlıklı olmadıkları bir şiddet düzeyine karşı şaşkın ve dehşete düşmüş 

bir tepki olarak yorumlanabilir. Bir yıl önceki ilk şiddet patlamalarında misyonerler, amaçları ve 

araçları belli olan gerçek bir savaşın, kısacası elitler arasında bir “siyaset” savaşının yaşandığını 

kabul etmeyi reddetmişlerdi. William Thomson, “Tüm dağlarda büyük bir heyecan hüküm 

sürüyor,” diye yazdı. “Ancak benim beklentim genel bir savaş olmayacağı yönünde. Siyasi bir 

neden yoktur ve tüm Emirler, Şeyhler ve her iki tarafın nüfuzlu adamları barışı korumak için 

endişelidir. Bir savaşla kaybedecekleri çok şey, kazanacakları hiçbir şey yoktur ve eğer bir iç 

savaş çıkarsa, bu liderlerinin rızası olmadan halk tarafından yürütülecektir”105. Mayıs 1860’ın 

sonlarına doğru savaş ciddi bir şekilde başladığında Thomson, “bu sadece halkın her taraftaki 

egemen sınıfların isteklerine karşı bir ayaklanmasıdır” dedi106.  

Misyonerlerin katıksız çaresizliği, etraflarını saran “anarşiyi” tanımlamalarından anlaşılıyordu. 

Kendilerini aniden saran felaketi tanımlamak için “fırtına” ve “vahşi kasırga” gibi doğal şiddet 

metaforlarını kullandılar. Misyonerler kısmen ilahi bir müdahale unsuru gördüler, ancak aynı 

zamanda ilkel yerli fanatizmi olarak yorumladıkları şeyi de fark ettiler. Maruni din adamlarının 

doğuştan gelen “bağnazlığı”, çoğu misyonerin gözünde şeytandan ilham alan Dürzi savaşçıların 

eylemlerini yansıtıyordu107. Thomson’ın Beyrut’tan gönderdiği 2 Haziran tarihli mektupta 

Dürzilerin zafer kazandığı, “bir kasırga gibi her şeyi önlerine katıp götürdükleri” ve “kıyametin 

koptuğu” bilgisi yer alıyordu. Dahası, “Bay Bird’e fırtına patlamadan önce buradan gitmesi için 

yalvarmıştım ama böyle bir şeyin olacağından haberi yoktu,” diye ekledi. Daha sonra, “[kişisel 

bir tehlike içinde değiliz] ama üzerimizden geçen vahşi kasırga hakkında bir şeyler bilmelisiniz” 

diye devam etti108. Savaş ilerledikçe ve çatışmaların vahşeti arttıkça, Hıristiyan güçler dağılmaya 

başladı. Kasabaları kuşatma altındaydı ve köyleri yağmalanıp tahrip edilmişti. George Hurter 2 

Haziran’da Beyrut’tan “40 ila 50 köyün” yakıldığını yazdı. Deyr el-Kamar hâlâ kuşatma altındaydı 

ve Bay Thomson “fırtına geçene kadar” Bay Bird’ün ailesini güvenli bir yere götürmek üzere 

yola çıkacaktı109. “Ne zaman, nerede ve nasıl sona ereceğini kimse bilemez,” diye yakındı 

Benton110.  

Savaşın ilk haftalarındaki karmaşa ve panik, misyonerleri Lübnan Dağı’nı terk etmeye ve 

Beyrut’un ve hemen açıkta bulunan Avrupa hücumbotlarının sağladığı güvenliği aramaya 

zorladı. Bhamdun’da sadece Benton’lar kaldı, kendi dindaşlarını terk etmeyi reddettiler ve 

komşu köylerdeki Dürzi şeyhlerinin korumasına güvendiler. Diğer misyonerler Beyrut’ta 

 
103 Benton to Anderson, May 31, 1860, Reel 545, Vol. 6, doc. 153, ABCFM. 
104 Jessup to Anderson, June 2, 1860, Reel 546, Vol. 7, pt. 1, doc. 165, ABCFM. 
105 “Recent Intelligence,” Missionary Herald 55 (1859): 349. 
106 Thomson to Anderson, May 23, 1860, Reel 547, vol. 7, pt. 2, doc. 443, ABCFM. 
107 Misyonerlerin savaşı anlatmak için kullandıkları dil, Ranajit Guha’nın sömürge Hindistan’ındaki İngiliz yazılarını 

incelerken aktardığı söylem kalıplarına çarpıcı bir şekilde uymaktadır. Bkn: Ranajit Guha, “The Prose of Counter-

Insurgency,”in Guha and Gayatri ChakravortySpivak, eds., Selected Subaltern Studies (New York, 1988), 45-89. 
108 Thomson to Anderson, Beirut, June 2, 1860, Reel 547, Vol. 7, pt. 2, doc. 444, ABCFM, my emphasis 
109 George C. Hurter 15 Nisan 1841’de Beyrut’a vardı. (Vurgular bana ait.) 
110 Benton to Anderson, Bhamdun, Ma, y31, 1860, Reel 545, Vol. 6, doc. 153, ABCFM. 



Malazgirt Tarih Araştırmaları Dergisi, 1(Mayıs 2025) 

100 
 

güvensiz de olsa geçici bir barınak buldular. Hıristiyanların kasabanın Müslümanları tarafından 

katledileceğine dair söylentiler yayıldı. Amerikalı misyonerler ve aileleri American Press’te 

toplanarak bekleyen İngiliz savaş gemilerine gitmek üzere bir tahliye planı hazırladılar111. 

Başlangıçta misyonerler savaşı yerel Hıristiyanların Dürzilerin topraklarına yönelik 

açgözlülüğüne bağlamışlardı, zira “Rum ve Maruni din adamları halklarını savaşmaları için 

kışkırtıyorlardı.”112. Ancak çatışmaların kötüleşmesiyle birlikte, Dürzi güçleri Hıristiyanlara karşı 

acımasız bir kampanyayı istikrarlı ve hızlı bir şekilde tamamlarken, Beyrut’taki misyonerler 

Levant’taki tüm Hıristiyanları tehdit eden bir komplo “görmeye” başladılar. Basitçe söylemek 

gerekirse, misyonerler “erkeklerin, kadınların ve çocukların Timurlenk’e113 yakışır bir 

soğukkanlılık ve barbarlıkla katledildiği” bir savaşı, Hıristiyanlık karşıtı daha geniş bir tasarımın 

parçası olmaktan başka bir şey olarak kavrayamazlardı. Dürziler Amerikalıların şimdiye kadar 

korunan evlerine saldırdığında, misyonerler farklı ve çok daha korkutucu bir senaryo hayal 

ettiler. “Gördüğünüz gibi,” diye anlatıyordu Calhoun Bird’e, “yıldızlar ve çizgiler bile artık 

koruma sağlamıyordu.”114. Dürzilerin kendi başlarına hareket edemeyeceklerini düşünüyorlardı 

ve misyonerlerin çoğu, özellikle de o sırada sadece yirmi sekiz yaşında olan Jessup, Suriye’de 

fazla deneyim sahibi olmadığından, Beyrut’un yabancı ve Hıristiyan topluluklarını saran söylenti 

ve terör çılgınlığına katılmalarını engelleyecek çok az şey vardı115. 

Benton dışındaki misyonerler, savaşın basitçe iki savaşçı ırkın üstünlük için yıkıcı bir yarışa 

girmesinin sonucu olduğu fikrini terk ettiler. Savaşın tematik bir tanımına geçerek, başlıca 

aktörler olarak başlıca sakinleri ortadan kaldırdılar ve bunun yerine İslam ile Batı arasında 

algılanan bütünsel, sürekli ve dehşet verici karşılaşmayı koydular. Ortaya çıkan misyonerlik 

anlatısında “yerliler” artık Katolik ya da Protestan, Fransız ya da Amerikalı olsun, Hıristiyanlığın 

büyük düşmanı İslam’ın elindeki araçlar, piyonlar olmaktan öteye gidemiyordu. Burada 

misyonerler, Müslüman’ın Hıristiyan’a, Doğu’nun Batı’ya duyduğu “doğal” nefrete olan 

inançlarına geri döndüler. William Eddy’nin sözleriyle: “Hıristiyanlar tarafından hiçbir şekilde 

saldırıya uğramayan ülkenin Müslümanları, onlara karşı doğal nefretlerini göstererek yağma ve 

cinayetlerde aktif rol aldılar … Vahşi hayvanların kuzuların üzerine salındığı vahşi savaşlarda 

olduğu gibi, Dürziler ve Müslümanlar da Hıristiyanların kanıyla susuzluklarını acımasızca 

gidermeye katıldılar.”116. Jessup aynı korkuyu biraz farklı bir şekilde dile getirmiştir: “Gerçekten 

de, şimdiye kadarki tüm bu savaşta, Türk subaylar Dürzilerle iş birliği yapmış gibi görünüyor ve 

Müslümanları karakterize eden ahlaki sapkınlık, kalpsizlik ve zalimlik insanın yüreğini burkuyor 

ve bu ahmak ve kötü Türk yönetimine daha fazla katlanmaktansa, hükümet yolunda mümkün 

olabilecek her şeyi kabul etmeye neredeyse istekli hale getiriyor.”117. Jessup, Hıristiyanlara 

yönelik katliamların “Cawnpore ve Delhi ile aynı karakterde” korkunç boyutlarda olduğu 

uyarısında bulundu118. Beyaz adama ve medeniyete karşı yerli taşkınlıklarının tipik bir örneği 

olarak kabul edilen şey -bu durumda Hindistan’daki 1857 İsyanı- Türk/Müslüman 

“barbarlığının” hatlarına uyarlandı. “Sömürge Hindistan’ının tarihini Levant’ınkine bağlayan 

misyonerler, içgüdüsel olarak kendileri ile Hindistan’daki İngilizler arasında bir bağ kurdular. 

 
111 Bliss, Reminiscences,154. 
112 Jessup to Anderson, Beirut, June 2, 1860, Reel 546, Vol. 7, pt. 1, doc. 165, ABCFM. 
113 Jessup to Anderson, Beirut, June 1, 1860, Reel 546, Vol. 7, pt. 1, doc. 165, ABCFM. 
114 Calhoun to Bird, Beirut, July 16, 1860, Reel 545, Vol. 6, doc. 330, ABCFM. 
115 Fawaz, Occasion for War, 75. 
116 Eddy to Anderson, Sidon, June 5, 1860, Reel 546, Vol. 7, pt. 1, doc. 3, ABCFM. 
117 Jessup to Anderson, Beirut, June 5, 1860, Reel 546, Vol. 7, pt. 1, doc. 165, ABCFM. 
118 Jessup to Anderson, Beirut, June 5, 1860. 



Malazgirt Tarih Araştırmaları Dergisi, 1(Mayıs 2025) 

 

101 
 

İngilizler kendilerini Hindistan’da Hıristiyanlığın temsilcileri olarak değil de “modern” yönetimin, 

düzenin, gelişmenin ve ilerlemenin temsilcileri olarak görseler de, Jessup yine de Batı’nın 

“medeni” halklarını birbirine bağlayan içsel bir bağ görüyordu119. Onun için söz konusu olan, 

ilkel bir Dinsizliğin tarihsizleştirilmiş, öfkeli ve aralıksız saldırılarına maruz kalan hayali bir 

Hıristiyanlık topluluğuydu. Çözüm elbette yeni bir hegemonyada ve sömürgeci müdahalede 

yatıyordu. Türk yönetimini mutlak yozlaşma olarak gören gözler ileriye bakıyordu: laik güçlerin 

laik zamanda müdahalesiyle, Türk yönetimi tarafından temsil edilen Müslüman Deccal’in 

saltanatının nihayet sona erdirilebileceği ihtimalini görüyorlardı. Bu nedenle Jessup, “Avrupa’da 

Dürzi ve Müslüman despotizmine karşı yeni bir haçlı seferinin uyanması şaşırtıcı olmamalı” diye 

düşünüyordu120. 

Misyonerlik söylemindeki en büyük ironi, Thomson’ın, meslektaşlarının çoğunluğuyla aynı 

doğrultuda, 1856’da Kırım Savaşı’nın sona ermesinin ardından Avrupa’nın Türkiye’yi (Batılı) 

ulusların “medeni ailesine” kabul etmesinin feci bir hata olduğunu ve Avrupalı güçlerin 

kendilerini ortak bir “müdahale etmeme” politikasına adamalarının daha da kötü olduğunu 

savunmasıydı. Misyonerlere göre, Mesih’in İkinci Gelişini (the Second Coming of Christ) 

gerçekleştirmek için sınırsız olanaklar sunan on dokuzuncu yüzyılın sömürge dönemi, Türklere 

güvenme iddiasıyla kendi kendini engellemişti. Misyonerlerin yüksek sesle ilan ettikleri düzen, 

gelişim ve müjdecilik ancak Avrupalıların yönetimiyle gerçekleşebilirdi.  

Özellikle Osmanlı valisi “bu politikayı yürütmek üzere seçilmiş ve buraya gönderilmiştir ve bunu 

yabancı hükümetlerin temsilcilerini kasıtlı olarak küçümseyerek yapmıştır” ve gerçekten de 

onun “entrikaları” “bu vahşi savaşa neden olmuştur.” Savaşın kötü niyetli Müslüman zihinlerde 

tasarlandığına inanan bu kişiler, Thomson’ın kötü niyetli Türk olarak tanımladığı bir ajan-

provokatörü suçladılar. Artık bunun “halkın, her taraftan egemen sınıfların isteklerine karşı 

ayaklanması” olduğuna inanmıyordu. Savaş, Türklerden esinlenen bir felakete dönüştü. 

“Çılgına dönmüş iblis çeteleri -Türkler ve Dürziler- bu trajediyi... bu ülkedeki en yüksek Türk 

otoritesinin huzurunda canlandırdılar.”121. “Müslüman fanatizmi” yok edilmeliydi ve bunu ancak 

Avrupa’nın müdahalesi sağlayabilirdi. Bir başka misyoner ise, “Türkler kendi başlarına 

bırakılırsa, Suriye’de düzen ve güvenliği ne sağlayabilirler ne de sağlatabilirler” uyarısında 

bulundu. Bu nedenle müdahalede bulunulmalıdır, aksi takdirde tam bir karmaşa ve yıkıma 

sürükleneceğiz”122. 

Alternatifler açıklığa kavuştu. Sömürge gücünün misyoner desteğiyle birlikte kullanılması, 

Evanjelik girişimin kaderini belirleyen bir adımdı. Misyonerler artık sömürgeci gücün sınırlarında 

tereddütle durmuyor, onun laikliğini kınamıyor ve yine de ürünlerinin tartışılmaz cazibesine 

kapılmıyorlardı; sadece Katolik Fransızlar asker göndermiş olsa da “Batı orduları” ile birlikte 

hareket ediyorlardı. Bir misyoner onların “yanlışları bastırmak, zayıfları korumak ve herkese 

doğal haklarını vermek için örgütlenmiş bir grup” olduğunu hatırlıyordu123. Misyonerlerin 

kendilerini Avrupalı (ve hatta Katolik Avrupalı) “Hıristiyanlığın” intikamcı gücünün arkasında 

hizalamaları anlamlıydı. Avrupa basını ve kamuoyu Suriye’deki Hıristiyanların kaderi konusunda 

öfkeyle dolduğu ve Avrupalı güçler Hıristiyanlık ve insanlık adına konuşup müdahale ettiği için, 

 
119 Ranajit Guha’nın İngiliz gücü ve tarih yazımı üzerine yazdığı makaleye bakınız: Ranajit Guha, “Dominance without 

Hegemony and Its Historiography,”in Guha, ed., Subaltern Studies VI (Delhi, 1992), 210-309. 
120 Jessup to Anderson, Beirut, August.29, 1860, Reel 546, Vol. 7, pt. 1, doc. 167, ABCFM. 
121 Thomson to Anderson, Beirut, July 5, 1860, Reel 547, Vol. 7, pt. 2, ABCFM. 
122 Ford to Anderson, Beirut, August 16, 1860, Reel 546, Vol. 7, pt. 1, doc. 65, ABCFM (emphasis in original). 
123 Bliss, Reminiscences,156. 



Malazgirt Tarih Araştırmaları Dergisi, 1(Mayıs 2025) 

102 
 

misyonerler Avrupa ordularını destekleme konusunda daha az isteksiz davrandılar. Her ne 

kadar ikircikli de olsa, kendilerini her zaman Avrupa sömürgeciliğinin gücüyle aynı hizaya 

getirmişlerdir. Her zaman huzursuz bir şekilde sömürgeciliğin sınırlarında gezinmişler, 

sömürgeciliğin kurbanlarına bakmaya hazır ve istekli olmuşlar ama sömürgeciliğin getirdiği 

sınırsız fırsatlardan asla uzak durmamışlardır. Hurter şöyle yazmıştır: “Tek umudumuz, tüm bu 

istenmeyen olayların, Hindistan’da olduğu gibi, sonunda Müjde’nin ilerlemesi için 

sonuçlanmasıdır.”124. 

Savaşın Lübnan Dağı’nda sona ermesi ve Şamlı Hıristiyanların da bir katliama kurban gitmesiyle 

bölgenin kaderi Doğu Sorunu’na daha da karıştı. Çatışmalara karşılık olarak, Fransız ordusu 

tarafından desteklenen Osmanlılar, düzeni yeniden sağlamak için hızlı ve acımasız bir şekilde 

harekete geçti125. Dürziler doğrudan ve güçlü bir korumadan yoksun kalan tek topluluktu, çünkü 

Maruniler Fransızların desteğine sahipti. Avrupalıların kendilerine yakıştırdıkları şekliyle 

“Hıristiyan âleminin” intikamının alınması gerekiyordu. Dürzilerin Müslüman olmadığı ve Lübnan 

Dağı’ndaki savaşın Şam’daki katliamdan tamamen farklı olduğu göz ardı edildi: Hıristiyan 

kamuoyuna göre, her iki durumda da Hıristiyanlar saldırıya uğramıştı ve her iki durumda da 

onlara zulmedenler “dinsizler “di. 

Jessup, Beyrut’un altı bin Fransız askeri tarafından işgal edildiğini duyunca çok heyecanlandı. 

Şam’da Müslümanların infaz edildiğini bildirirken “Müslümanlar toza toprağa bulandı” diye 

haykırdı. Jessup, idamlara rağmen “oradaki Müslüman ruhunun kırılmadığı” ve Şam’da ikamet 

eden yabancılara göre Şam’ın “Hıristiyanlar için bir daha asla güvenli bir yer olmayacağı” 

uyarısında bulundu. Jessup ayrıca, Şam’da 200.000 Müslüman yaşadığını ve 2.000 ya da 3.000 

kişi idam edilse bile, “büyük kitlenin sadece öfkeleneceğini ve intikam için ilk fırsatı 

değerlendireceğini” söyledi. Tahmin edilebileceği gibi Jessup, Avrupa ile uzun süreli bağları ve 

temasları olan bir Osmanlı devlet adamı olan Fuad Paşa’nın Suriye’yi denetimsiz Türk 

yönetimine bırakmasının “güvenlik ve düzene veda” anlamına geleceğinden yakınıyordu126. 

Misyonerler derhal Suriye’deki hıristiyan nüfus için bir yardım çalışması başlatırken, anlatıları o 

kadar tutarlı hale gelmişti ki, Abd’de mülteciler için para toplamak amacıyla dağıtılan bir dizi 

broşürün başlığı “Suriye Katliamları, Suriyeli Mağdurlar İçin İkinci Bir Çağrı” idi. Yardım 

kampanyasına destek toplamak amacıyla hazırlanan broşürlerde, çağrının “Aniden Bir Felaketle 

Karşı Karşıya Kalan Suriye’nin Yüz Binden Fazla Hıristiyan Nüfusu” adına yapıldığı belirtiliyordu, 

hem de korkunç ve dehşet verici- ihanetin ve amacı yok etmek olan bir savaşın dehşete düşmüş 

ve çaresiz kurbanları, uzun zamandır beslenen nefretin ve Muhammed fanatizminin amansız 

çılgınlığının kışkırttığı ve harekete geçirdiği yıkıcı zalimlik”127. “Hıristiyan âleminin” gazabı -her 

zaman somutlaştırılmış bir “Müslüman fanatizmine” karşı tanımlanan- bir şekil ve biçim aldı. 

Daha sonraki, daha gösterişli anlatılarda, aynı temel ilke geriye doğru işlendi, böylece tüm savaş 

baştan itibaren anlamlı hale geldi ve Doğu/Müslüman fanatizmine karşı Batı/Hıristiyan Düzeni 

ve Medeniyeti anlatısı sadakatle sürdürüldü. Tarihsel hafıza izlerini bırakmıştır: “[M]üslümanlar 

genellikle Hıristiyanlara yönelik saldırı niyetlerini, Hıristiyanlar tarafından saldırıya uğrama 

beklentisi içinde olduklarına dair haberlerin dikkatli bir şekilde yayılmasıyla gizlemişlerdir. Aynı 

politika, Lübnan’daki dağınık Hıristiyanların kalan güç kalıntılarını tamamen ortadan kaldırmaya 

 
124 “Recent Intelligence,” MHROS, 4: 388. 
125 Daha fazla ayrıntı için bakınız Fawaz, Occasion for War. 
126 Jessup to Anderson, Beirut, August 29, 1860, Reel 546, Vol. 7, doc. 167, ABCFM. 
127 “A Second Appeal for the Syrian Sufferers,”ABCFM (emphasis in original). 



Malazgirt Tarih Araştırmaları Dergisi, 1(Mayıs 2025) 

 

103 
 

çalışmak için zaman yaklaştıkça artan bir şiddetle Hıristiyan saldırganlığını kınayan fanatik 

Dürziler tarafından da benimsendi”128. 

Ancak tüm misyonerler aynı şekilde davranmadı; hepsi Beyrut’a kaçmadı. Benton gibi bazıları 

görev yerlerinde kaldı. Savaş köyüne yaklaştığında, bir zamanlar kendini hayal ettiği gibi Haçlı 

şövalyesi olarak değil, elinde İncil’i tutan ve Dürzilere silahlarını bırakmalarını öğütleyen bir 

adam olarak sahaya çıktı. Dürzi şeyhlerine, savunmasız Bhamdun köyünü almamaları ve 

sakinlerini bağışlamaları için başarılı bir şekilde çağrıda bulundu129. 

Benton, tüm misyonerlerle aynı sınırlamaları ve onların toprakların ve insanların “karanlığı” 

hakkındaki varsayımlarını paylaşıyordu, ancak Beyrut’taki diğer Amerikalıları ele geçiren paniğe 

kapılmayı reddetti. Katliamlarla ilgili Avrupa ve Osmanlı soruşturmalarına eşlik eden gelgitli 

suçlama dalgasında hikayesini sürdürdü. Misyondan uzaklaşmış olmasına rağmen, inatla 

Amerika Birleşik Devletleri’ne dönmeyi reddetti. Vaat edilen topraklar Lübnan’daydı. Jessup 

“Müslüman fanatizmini” alçaltmanın erdemlerini yüceltirken, Benton ve eşi başka türlü ifade 

edilemeyecek şeyleri ifade etme alanı buldular. “Öyle görünüyor ki,” diye yazıyordu, 

‘Amerika’daki birçok dostumuz bu son çatışmayı bir ‘din savaşı’, Mesih adına Hıristiyanlara 

yapılan bir zulüm olarak görüyor- Bizim amacımız aşağıdaki kısa gerçekleri açıklayarak, eğer 

varsa bu yanlışı düzeltmektir.”130.  

Benton, Dürzilerin “asla zulmetmediklerini, asla din için savaşmadıklarını”, ancak “üstleri 

tarafından baskı gören” Hıristiyanlar Suriye’nin içlerine kaçıp Lübnan Dağı’na gelene ve 

geleneksel Dürzi bölgelerine tecavüz etmeye başlayana kadar dağın asıl “sahipleri” olduklarını 

ısrarla vurguladı131. Ayrıca Benton, Mayıs ayında savaşın patlak vermesinden önce 

Hıristiyanların Dürzilerin yok edilmesini planladıklarını iddia etti. Hristiyanların Dürzilerle sürekli 

alay ettiklerini, ancak Marunilerin dağınıklığının, sayıca daha az olmalarına rağmen daha 

disiplinli olan Dürzilerle mücadeleye girerken amaç birliğine ihanet ettiğini belirtti. “Böylece 

evleri, toprakları ve eski şöhretleri için savaşmak zorunda kalan Dürziler, saflarına geçip ateş 

ve kılıçla deli kaplanlar gibi köyden köye, kasabadan kasabaya koştular ve dünya onların 

korkunç eylemlerini anlatırken sapsarı kesildi.”. Diğer misyonerler gibi Benton da Türk yetkilileri 

suçluyordu, çünkü Türklerin Dürzileri Hıristiyanlara karşı “kullandığını” ve “şimdi karakteristik 

bir acımasızlıkla onları terk ettiklerini ve Hıristiyan dünyasının öfkesini yatıştırmak için tüm Dürzi 

ulusunu ve mülkünü feda etmeye istekli göründüklerini” iddia ediyordu. Avrupa ordularının 

fethedilen Hıristiyanların haklarını sormasını ve talep etmesini memnuniyetle karşılıyoruz; Ama 

sahnenin değiştiğini varsayalım; Hıristiyanlar, ‘Lübnan’da canlı bir Dürzi bırakmamak’ gibi en 

Hıristiyanlık dışı tasarımlarını gerçekleştirmiş olsalardı, zavallı putperest Dürzilerin haklarını kim 

isteyecekti? Kim?”132. 

Tüm misyon projesi, terk edilmiş bir misyonerin yakıcı sorusuyla açığa çıktı; ancak mektupları 

gizli kaldı ve bu tartışma asla kamuoyuna açıklanmadı. Bir anlamda, Benton’lar evrensel bir 

misyona sadık kalmaya çalışmış ve sınırsız bir ilkel fanatizm tezini kabul etmeyi reddetmişlerdir. 

 
128 H. B. Tristam, ed., Daughters of Syria (London, 1872), 54. 
129 William Benton’ın savaş sırasında Dürzi liderlerle yaptığı görüşmelere atıfta bulunan ilavenin, olaylardan yıllar 

sonra Loanza Benton’ın kızı tarafından Lübnan’a yapılan bir ziyaret sırasında kaydedilen sözlü ifadeden geldiği 

belirtilmelidir.  “Addition to Loanza’s Diary,” Box 10, Folder 2, Benton Papers. 
130 Benton to Anderson, Bhamdun, October 11, 1860, Reel 545, Vol. 6, doc. 160, ABCFM. 
131 Bu muhtemelen Asi Vadisi’ndeki asıl vatanlarında Marunilere zulmeden Bizanslılara bir göndermedir. Bkz.Salibi, 

House of Many Mansions, 13. 
132 Benton to Anderson, Bhamdun, October 11, 1860. 



Malazgirt Tarih Araştırmaları Dergisi, 1(Mayıs 2025) 

104 
 

Hâlâ Lübnan Dağı’na ait olduklarını düşünüyorlardı. Kurul (ABCFM), işleri oluruna bırakmaya 

istekli olduğu sürece, o ve karısı emeklerine devam etmeye istekliydiler, çünkü Loanza’nın 

kurula yazdığı gibi, “size yalvarıyoruz, bizi artık Birleşik Devletler’e dönmeye teşvik etmeyin- 

elimizi sabana koyduk ve Lübnan’ın zavallı Arapları için çalışacak hayatımız ve sağlığımız varken 

bizim için geri dönüş yok.”133. 

Ancak gidişat geri dönülmez bir şekilde değişmişti. 1860’tan sonra misyonerler, fanatizme karşı 

modernite güçlerinin yanında yer almaları gerektiğinde ısrar ettiler ve artık Müslüman Osmanlı 

İmparatorluğu’na karşı seküler Avrupa gücünün yanında yer almaya hazırdılar. Hıristiyan 

kurbanlara duyulan sempatiye rağmen, 1860 yılı sonunda misyonerler, Evanjelik modernitenin 

yerlilerle aralarındaki hem zamansal hem de ruhani farkı kapatamayacağına ikna oldular. 

Kıyamet çatışmasını anlamlandırmaya çalışan misyonerler, 1860 savaşını İslam’ın Hıristiyanlığa 

karşı doğuştan gelen nefreti, karanlık komplocular tarafından teşvik edilen intikam ve kan 

dökme arzusu açısından çerçevelemeye çalıştılar. “Bliss, Hatıralarında şöyle yazmıştır: 

“[Beyrut’taki Hıristiyanlara saldırmak üzere] bir anlaşma yapıldığı kesindi. “Bu kararın neden 

uygulanmadığını aradan geçen kırk sekiz yıldan sonra bile anlayabilmiş değilim.”134. Amerikalı 

misyonerler, açıklanamayan ve hatta tanımlanamayan yerli “fanatizminin” karanlık bağlamından 

geçmişle temiz bir kopuş aradılar. Hıristiyan kardeşliği süresiz olarak ertelenmek zorunda 

kalacaktı. 

Misyon 1860’tan itibaren yavaş yavaş Evanjelik moderniteden uzaklaştı ve giderek daha seküler 

bir girişim olarak kendini yeniden keşfetmeye başladı. 1866 yılında, başlangıçta büyük ölçüde 

İngiliz katkılarıyla finanse edilen Suriye Protestan Koleji (daha sonra Beyrut Amerikan 

Üniversitesi olacak) kuruldu. Kolej gerçekten de “misyonun sanal çocuğu” olmasına rağmen, 

yine de çöle doğru bir sapma anlamına geliyordu135. Amerikan Board’un denetimi altında ayrı 

bir kurum olarak kolej, “hiçbir anlamda bir misyon okulu olmayacaktı.”136. Bunun yerine, 

doğrudan dünyevi ve seküler meselelerle ilgilenecek ve yerli gençlerin talep edilmeyen ruhani 

yenilenmesi kadar, arzu edilen “toplumun ihtiyaçlarının gerektirdiği edebi, bilimsel ve mesleki 

eğitimi” de vurgulayacaktı137. 

 
133 Loanza Benton to Anderson, Bhamdun, July 24, 1860, Reel 545, Vol. 6, doc. 156, ABCFM. 
134 Bliss, Reminiscences,153. 
135 Tibawi, American Interests in Syria, 170. Tibawi ayrıca, doğru bir şekilde, Suriye Protestan Koleji’nin Cizvit ve 

Katolik örgütler tarafından kurulan diğer kurumlarla rekabet içinde görülmesi gerektiğini ve bu nedenle kolejin Katolik 

hegemonyasını engellemek amacıyla kurulduğunu savunmuştur. Bkz. “Protestant College in Syria,” MHROS, 5: 58. 
136 Tibawi, “ProtestantCollege in Syria,”5: 56. 
137 Tibawi, “Protestant College in Syria,”5: 57. 



Malazgirt Tarih Araştırmaları Dergisi, 1(Mayıs 2025) 

 

105 
 

 

“College Hall, İlk Bina.” From Penrose, That They May Have Life: The Story Of The American University Of Beirut 

1866 1941 Courtesy of the  University Publications Committee, American University of Beirut. 

Bliss, 1871 yılında Kolej binasının temelini atarken “Bu Kolej, renk, milliyet, ırk ya da din farkı 

gözetmeksizin her koşul ve sınıftan insan içindir” demişti. “Beyaz, siyah ya da sarı bir adam; 

Hıristiyan, Yahudi, Müslüman ya da dinsiz, bu kuruma girebilir ve üç, dört ya da sekiz yıl 

boyunca bu kurumun tüm avantajlarından yararlanabilir ve tek bir Tanrı’ya, birçok Tanrı’ya ya 

da hiçbir Tanrı’ya inanmadan çıkabilir.” “Ancak,” diye ekledi, “gerçeğin ne olduğuna 

inandığımızı ve bu inancımızın nedenlerini bilmeden herhangi birinin bizimle uzun süre devam 

etmesi imkânsız olacaktır.”138 Bu liberalizm ne kadar asil bir niyete sahip olursa olsun, Evanjelik 

modernite ile bir kopuş bağlamında görülmelidir. Suriye Protestan Koleji, yerli bir başkan fikrini 

düşünen ve sonra terk eden bir okuldu; “yerli, kendi kendini yöneten ve kendi kendini idame 

ettiren” bir kurum olması gerekiyordu ama olmadı ve sonunda İngiliz ve daha sonra Amerikan 

dünyevi gücüyle giderek daha fazla karıştı139. Sonraki yirmi yıl boyunca, Arapça din değiştirme 

çabaları, misyonerlerin modernitenin ve sömürgeci olasılığın dili olduğunu ve “savaş ve 

anlaşmalardan bile daha fazla fethetmeye, asimile etmeye ve dönüştürmeye yardımcı 

olduğunu” kabul ettikleri İngilizce seküler bilimleri öğretmeye yenik düştü140. 

 
138 Bliss, Reminiscences, 198. 
139 Tibawi, “Protestant College in Syria,”5: 57. Tibawi’nin “The Genesis and Early History of the Syrian Protestant 

College” başlıklı makalesi bu süreçlere ışık tutmakta ve kolejin başlangıçtaki hedeflerine aykırı bir şekilde 

gerçekleşen Amerikanlaşma sürecini gözler önüne sermektedir. 
140 “Syrian Notes,” The Foreign Missionary 37 (1878): 134. Duyuruda şu ifadelere yer verildi: “Bu kayda değer eylem, 

ülkedeki en zeki adamların görüşüne göre, İngiliz etkisinin bundan böyle, Türklerin ölü bir mektup olarak 

görebileceği, sadece diplomatik bir retorik gösterisi değil, toplumdaki her çıkarı etkileyen, her yere nüfuz eden ve 

kontrol eden bir güç olacağını göstermektedir.”. Bazı yazarlar dil değişikliğinin üniversitenin bilimsel kitapları 

yeterince hızlı bir şekilde Arapçaya çevirememesi nedeniyle yapıldığını iddia etse de Tibawi bunun doğru olmadığını 

göstermiştir. Tibawi, “Genesis and Early History of the Syrian Protestant College,” 282-83. 



Malazgirt Tarih Araştırmaları Dergisi, 1(Mayıs 2025) 

106 
 

 

“Daniel Bliss, Başkan, 1864-1902.”. From Penrose, That They May Have Life (1941). Courtesy of the  University 

Publications Committee, American University of Beirut. 

Suriye Protestan Koleji sekülerdi çünkü bir dizi Evanjelik hayal kırıklığının doruk noktasını temsil 

ediyordu. Yerli bir kilisenin misyonu derinden bölen çetrefilli sorunları bir anda aşıldı, yerliler 

arasında gerçek bir “Hıristiyan “ın belirlenmesi gibi can sıkıcı bir sorun atlatıldı ve yerlilerin 

Evanjelik baskıdan uzak modern bir eğitim talebi kabul edildi. Doğru, misyonerlik çabalarını 

sürdüren birçok misyoner vardı ama odak noktası Suriye Protestan Koleji oldu. Bliss ve 

Thomson’ın adlarını taşıyan binalarla modern eğitime adanmış bir üniversitenin kurulması -her 

ne kadar “akli dengesi bozuk” olduğu iddiasıyla misyondan kovulan Benton’ın adı verilmemiş 

olsa da- Amerikalıları bu uzak kıyılara getiren evanjelizmden radikal bir kopuşa işaret 

ediyordu141. 

 
141 Resolution of June 18, 1861, Records 1852-1863, Prudential Committee Archives, Congregational 

Library,Boston. 



Malazgirt Tarih Araştırmaları Dergisi, 1(Mayıs 2025) 

 

107 
 

 

“İlk Mezun Olan Sınıf (1870). Soldan sağa: Sarruf, Khairallah, Ghurayyib, Mr. Fraser, Mughabghab, Musawwir. 

From Penrose, That They May Have Life (1941). Courtesy of the University Publications Committee, American 

University of Beirut. 

Takip eden yıllarda Jessup, Benton’ın misyondaki rolünü sessizce ve etkili bir şekilde 

görmezden gelecekti. Gerçekten de, gözden düşmüş misyoner Benton, Jessup’un Suriye’de 

Elli Üç Yıl (Fifty-Three Years in Syria) adlı misyon çalışmasının kanonik metninde neredeyse hiç 

yer almadı ve Daniel Bliss’in Hatıralar’ında (Reminiscences) sadece birkaç atıfta bulunmayı hak 

etti142. 1860’la birlikte, seküler güçten bağımsız olarak evanjelizm yapma çabası ya da 

modernitenin iki kavramı -evanjelik ve seküler- arasında bir şekilde arabuluculuk yapma girişimi 

terk edildi. Kopma tam değildi ama belirleyiciydi143. 

 
142 Her iki metin de Benton ile yaşanan sert tartışmadan bahsetmekten kaçınır. Jessup’un Fifty-Three Years in Syria 

adlı kitabı 1910 yılında, Bliss’in The Reminiscences of Daniel Bliss adlı kitabı ise 1920 yılında yayımlanmıştır. 
143 Sorunsuz bir geçiş olmaktan çok uzak olan kolejin ilk on yılları, modern bir eğitimin yolunu belirlemek için çok 

sayıda mücadeleye tanıklık etti; bu mücadeleler, fazla seküler bir yönelime karşı bir tepkiyle, bir öğretim üyesinin 

görevden alınmasıyla ve kalan öğretim üyelerinin bir öğrenci “isyanı” olarak gördükleri şeyle sonuçlandı. 1882 

yılında, tıp fakültesinde bir profesör olan Edwin Lewis’in Darwinizm üzerine ders vermesiyle bir kriz patlak verdi. 

Birkaç misyoner ve kolej başkanı Daniel Bliss, Lewis’i istifaya zorladı ve ardından akademik özgürlük adına Lewis’in 

yanında yer alan yerli öğretmenlerin sözleşmelerini feshetti. Tıp öğrencileri bu durumu şiddetle protesto etti, ancak 

o andan itibaren kolej, eğitim dilini Arapçadan İngilizceye çevirmenin yanı sıra, tüm profesörlerin “sadece Evanjelik 

kiliselerin üyesi değil, aynı zamanda kolejin ruhani ve misyonerlik amaçlarına tam sempati duyan” kişiler olmalarını 

gerektiren dini bir beyanname imzalamaları konusunda ısrar etti. Quoted in Tibawi, “Genesis and Early History of 

the Syrian Protestant College,” 287-88.  tepkinin daha kapsamlı bir açıklaması için bkn: Shafiq Jiha, Darwin and the 

Crisis of 1882 in the Medical Department (Beirut, 1991), 



Malazgirt Tarih Araştırmaları Dergisi, 1(Mayıs 2025) 

108 
 

 

“Suriye Protestan Koleji’nin Orijinal Fakültesi. Ayaktakiler, soldan sağa: D. S. Dodge, Geo. E. Post, Edwin R. Lewis, 

Harvey Porter. Oturanlar: C. V. A. Van Dyck, Daniel Bliss, John Wortabet.”, From Penrose That They May Have 

Life (1941). Courtesyof the University Publications Committee, American University of Beirut. 

Evanjelik modernite, yerlilerle aynı anda iki düzeyde -ortak bir dini ve tarihi düzey ile modern 

ve bilimsel düzeyde- ilişki kurma olasılığını ortaya koyduysa, Suriye Protestan Koleji’nin seküler 

modernitesi her türlü ortak kültürel aidiyet duygusuna kapıyı kapattı. Üniversitenin kurulmasıyla 

birlikte, laik ve dini hayat arasındaki gerilim kademeli olarak, ancak hiçbir şekilde tam anlamıyla 

çözülmemiştir. Vurgulanan Kutsal Topraklara dönüş değil, modern öncesi bir dünyadan bilim 

ve laiklik dünyasına doğru bir kaçıştı. Dünyevilik, Müjde’nin ve misyonerlerin düşmanı olmaktan 

çok uzaktı, -umuyorlardı ki- daha ihtiyatlı bir şekilde de olsa, küçültülmüş bir müjdeciliğin 

amacını ilerletmek için çok etkili bir şekilde kullanılabilirdi. Seküler teknoloji artık açıkça ruhani 

bir misyonun yardımcısı değildi; daha ziyade, seküler bir girişimin gönülsüz mimarları haline 

gelenler misyonerlerdi. Sonuç olarak, misyonerler artık yerlileri aramak için dışarı çıkmıyordu. 

Yerliler onlara geldiler. 

Sonuç 

Son olarak, Amerikalı misyonerlerin Suriye’de yaşadıkları deneyimlerin daha geniş kapsamlı 

bazı çıkarımları var. Bunlardan ilki, Fabian’ın argümanlarının bir çelişkisi değil, aksine daha da 

detaylandırılmasıdır. Fabian’ın on dokuzuncu ve yirminci yüzyıl sömürgecilerinin “tek yönlü bir 

tarihin şemalarına uyum sağlamak için Zaman’a ihtiyaç duydukları: ilerleme, gelişme, 

modernite” “eşzamanlılığın inkârı” olarak adlandırdığı şey, misyonerler söz konusu olduğunda, 

dini bir eşzamanlılığın eşzamanlı olarak tanınmasıyla karmaşıklaştı144. Kısacası misyonerler, 

birbirinden çok farklı iki kutsal ve seküler zamansallık kavramını birleştirmeye çalıştılar. 

Bunlardan biri, Hıristiyan bir şimdiki zamana ulaşmak için geçmişin tek taraflı olarak yeniden 

canlandırılması arzusuyla tanımlanan, “şimdiki” neslin ruhlarını kurtarmaya yönelik bir aciliyet 

duygusuyla karakterize edilen ve on dokuzuncu yüzyıl Batı genişlemesini büyük bir Hıristiyan 

tasarımı için kullanma yeteneklerine ikna olmuş misyonerler tarafından dile getirilen Evanjelikti. 

Diğeri ise, seküler modernleşmenin önceliğini ve yerlilerin “batıl inançlarını” terk etmeyi inatla 

 
144 Fabian, Time and the Other, 144. 



Malazgirt Tarih Araştırmaları Dergisi, 1(Mayıs 2025) 

 

109 
 

reddederek ve geniş bir seküler eğitimde ısrar ederek bunun gerçekleşmesinde oynadıkları 

hayati rolü (dolaylı olarak) kabul eden, tedrici bir kurtuluş perspektifiydi.  Bu, misyonerlerin, 

Hıristiyan mesajının seküler mesaj karşısında zemin kaybedeceği yönündeki açık (ve geriye 

dönüp bakıldığında haklı) endişelerine rağmen, biraz da kendilerini şaşırtarak liderlik etmeyi 

teklif ettikleri yeni bir misyonun yolunu açtı145. 

Misyonerlerin Evanjelik modernliği aşılama girişiminin, “emperyalizm yanlıları” ile “emperyalizm 

karşıtlarını” birbirinden ayırmaya çalışmanın beyhudeliğini ortaya koyması da aynı derecede 

önemlidir. Evanjelik modernite, doğrudan sömürge yönetimi dışında faaliyet gösterirken aynı 

zamanda belirli on dokuzuncu yüzyıl sömürge ideolojileri üzerinde kuluçkaya yattığı ve geliştiği 

için sömürgeciliğin katı bir şekilde resmi tanımını karmaşıklaştırmaktadır. Aksine, Evanjelik 

modernite projesi sömürgeci ideolojilerin konumları, sınırlılıkları ve çelişkileri hakkında daha 

fazla soru ortaya atmaktadır. Misyonerliği emperyalizm çerçevesinde tartışmak, Suriye’nin 

Mesih için geri kazanılması sürecinin olumsallığını ve istikrarsızlığını göz önünde bulundurarak 

yapılmalıdır. Farklılık kategorileri gerçekten de en başından beri mevcuttu, ancak aidiyet 

kavramlarıyla bir arada var oldular. Aidiyet ve aidiyetsizlik, maneviyat ve modernlik arasında net 

sınırlar olmayan bir dini hareket olarak başlayan şey, ancak pratikle ve zaman geçtikçe giderek 

daha yabancı ve seküler bir girişim haline geldi. Bu uzaklaşma süreci belki de misyonerlik 

çabasının doğasında vardı, ancak 1860 savaşıyla doruğa ulaşan koşulların zorlamasıyla yavaş 

yavaş ortaya çıktı. 

Ussama Makdisi, “Fantasies of the Possible: Community, History and Violence in the 

Nineteenth-Century Ottoman Empire” başlıklı doktora tezini Mayıs 1997’de Princeton 

Üniversitesi Tarih Bölümü’nde tamamladı. Bu sonbahardan itibaren Rice Üniversitesi’nde tarih 

alanında yardımcı doçent olarak görev yapacak. “The Modernity of Sectarianism in Lebanon” 

başlıklı makalesi Middle East Report 26’da (Yaz 1996) yayımlanmıştır ve halen dini şiddet ve 

sömürgecilik konularında çalışmaktadır. 

  

 
145 İronik bir şekilde, Suriye’deki Amerikan misyonunun sekülerleşmesi, Cizvit misyonunun sekülerleşmesiyle aynı 

zamana denk geldi; her iki misyon da, her şeyden önce modern ve seküler bir eğitim isteyen yerli halkın tek bir 

talebine yanıt verdi.Misyonerlerin kurduğu kurumlar olan Suriye Protestan Koleji (şimdiki Beyrut Amerikan 

Üniversitesi) ve Saint Joseph Üniversitesi, Lübnan’daki yüksek öğretimin iki ana rakip merkezi olmaya devam 

etmektedir. 



Malazgirt Tarih Araştırmaları Dergisi, 1(Mayıs 2025) 

110 
 

Kaynakça 

F. J. Bliss, ed., The Reminiscencesof Daniel Bliss (New York, 1920). 

Edwin Munsell Bliss, ed., The Encyclopedia of Missions, 2 vols. (New York, 1891), 1: 66-68. 

A. L. Tibawi, American Interests in Syria 1800-1901: A Study of Educational, Literary and Religious Work (Oxford, 

1966). 

Mustafa Khalidy and Omar Farrukh, Al-Tabshirwa al-ist'amarfi al-bilad al-'arabiyya [Missionaries and Imperialism in 

the Arab World] (Beirut, 1957). 

Stephen B. L. Penrose, Jr., That They May Have Life: The Story of the American University of Beirut, 1866-1941 

(1941; Beirut, 1970). 

Habib Badr, “Mission to 'Nominal Christians': The Policy and Practice of the American Board of Commissioners for 

Foreign Missions and Its Missionaries Concerning the Eastern Churches Which Led to the Organization of a 

Protestant Church in Beirut (1819-1842)” (PhD, Princeton Theological Seminary, 1992). 

William Hutchison, Errand to the World: American Protestant Thought and Foreign Missions (Chicago, 1987). 

Stephen Neill,  A History of Christian Missions (Harmondsworth, 1964). 

John Comaroff and Jean Comaroff, Ethnography and the Historical Imagination (Boulder, Colo., 1992). 

Johannes Fabian, Time and the Other: How Anthropology Makes Its Object (New York, 1983). 

"Remarks upon the Turks and the Nominal Christians," The Missionary Herald: Reports from Ottoman Syria 1819-

1870, Kamal Salibi and Yusuf Khoury, eds., 5 vols. (Amman, 1995). 

James Field, America and the Mediterranean World, 1776-1882 (Princeton, N.J., 1969). 

Selim Deringil, "The Invention of Tradition as Public Image in the Late Ottoman Empire, 1808 to 1908," Comparative 

Studies in Society and History 35 (1993): 3-29. 

Moshe Maoz, Ottoman Reform in Syria and Palestine 1840-1861: TheImpact of the Tanzimaton Politics and Society 

(Oxford, 1968). 

Karl Barbir, Ottoman Rule in Damascus, 1708-1758 (Princeton, N.J., 1980). 

Abraham Marcus, The Middle East on the Eve of Modernity: Aleppo in the Eighteenth Century(New York, 1989). 

Ilya Harik, Politics and Change in a Traditional Society (Princeton, N.J., 1968). 

Kamal Salibi, A House of Many Mansions: The History of Lebanon Reconsidered (London, 1988). 

Leila Fawaz, Merchants and Migrants in Nineteenth-Century Beirut (Cambridge, Mass., 1983). 

Dominique Chevallier, "Auxorigines des troubles agraires libanais en 1858 ", Annales: Economies, Societes, 

Civilisations 14 (1959): 35-64. 

Charles I. Foster, An Errand of Mercy: The Evangelical Front,1790-1837 (Chapel Hill, N.C., 1960). 

Jean Comaroff and John L. Comaroff, Of Revelation and Revolution: Christianity, Colonialism, and Consciousness 

in South Africa (Chicago, 1991). 

James L. Barton, The Unfinished Task of the Christian Church: Introductory Studies in the Problem of the World's 

Evangelization (New York, 1908). 

Fred W. Drake, “Protestant Geography in China: E. C. Bridgman's Portrayal of the West,” in Suzanne Wilson Barnett 

and John King Fairbank, eds., Christianity in China: Early Protestant Missionary Writings (Cambridge, Mass., 

1985). 

A. L. Tibawi, "The Genesis and Early History of the Syrian Protestant College," in Fuad Sarrufand Suha Tamim, eds., 

American University of Beirut Festival Book (Festschrift) (Beirut, 1967), 258-59. 

Kamal Salibi, The Modern History of Lebanon (Delmar, N.Y., 1977). 

Eli Smith, "Trials of Missionaries" (Boston, 1832. 

Henry Harris Jessup, Fifty-Three Years in Syria, 2 vols. (New York, 1910). 

William M. Thomson, The Land and the Book, 2 vols. (New York, 1865). 

James L. Barton, The Unfinished Task (New York, 1908). 

C.-F. Volney, Voyageen Egypteet en Syrie (1887; Paris, 1959). 



Malazgirt Tarih Araştırmaları Dergisi, 1(Mayıs 2025) 

 

111 
 

Jane Hunter, The Gospel of Gentility: American Women Missionaries in Turn-of-the-Century China (New Haven, 

Conn., 1984). 

James Axtell,The Invasion Within (New York, 1985). 

Charles Henry Churchill, Mount Lebanon: A Ten Years' Residence from 1842 to 1852 Describing the Manners, 

Customs and Religion of Its Inhabitants, 3 vols. (London, 1853). 

Rufus Anderson, History of the Missions of the American Board of Commissioners for Foreign Missions to the 

Oriental Churches, 2 vols. (Boston, 1872). 

L. Carl Brown, International Politics and the Middle East (Princeton, N.J., 1984). 

T. O. Beidelman, Colonial Evangelism (Bloomington, Ind., 1982). 

Michael Adas, Machines as the Measureof Men: Science, Technology,and Ideologies of Western Dominance (Ithaca, 

N.Y., 1989). 

James Axtell, The European and the Indian: Essays in the Ethno history of Colonial North America (Oxford, 1981). 

Stanley Wolpert, A New Historyof India (New York, 1989). 

Paul Rabinow, French Modern: Forms and Norms of the Social Environment (Cambridge, Mass., 1989). 

Gwendolyn Wright, The Politics of Design in French Colonial Urbanism (Chicago, 1991). 

Benjamin Braude ve Bernard Lewis, eds., Christiansand Jews in the Ottoman Empire: The Functioning of a Plural 

Society, 2 vols. (New York, 1982). 

C. P. Williams, The Ideal of the Self-Governing Church:A Study in Victorian Missionary Strategy (Leiden, 1990). 

Leila Fawaz, An Occasion for War: Civil Conflict in Lebanon and Damascus in 1860 (Londra, 1994). 

Ranajit Guha, "The Prose of Counter-Insurgency," in Guha and Gayatri Chakravorty Spivak, eds., Selected Subaltern 

Studies (New York, 1988), 45-89. 

Ranajit Guha, "Dominance without Hegemony and Its Historiography,"in Guha, ed., Subaltern Studies VI (Delhi, 

1992), 210-309. 

 

 

 

 

 

 

 

 

  


